
odwaga
w
olność

kształtowanie wrażliwości na zmiany 

bycie razem w działaniu

w
yobraźnia





Odwaga Wolność Wyobraźnia - badania poprzez udział 

artystyczny i pomysły dotyczące różnych form 

organizacji społecznej - Alicja Borkowska .............................................................................01.

Podróż po dżungli - laboratorium twórczo-badawcze

Maciej Diduszko i Yana Alekseenko ............................................................................................03.

Warszawskie tango na krawędzi - widoczność i celebracja 

wolności między przeszłością a teraźniejszością - Alana Ivory .................................06.

Dlaczego wolność? .............................................................................................................................08.

Metodologia spekulatywnej praktyki: 

laboratorium wyobraźni w czasach kryzysu - Natalia Lis i Pavel Tavares .............09.

Podstawy f ilozof iczne: wyobraźnia jako akt buntu .............................................................09.

Metodologia strukturalna: pięć modułów .................................................................................10.

Wynik końcowy: instalacja kolektywna .......................................................................................11.

Będzie coraz cieplej. Rozmowy o sprawiedliwości klimatycznej 

i migracjach w czasach kryzysu wyobraźni - Alicja Borkowska ..................................12.

1/ Jeśli myślimy o ludziach jako o zwierzętach, bo przecież nimi jesteśmy, 

to dlaczego traktujemy migrujących ludzi inaczej niż migrujące zwierzęta? 

Rozmowa z Sonią Shakh .................................................................................................................12.

2/ Musimy myśleć o innych, lepszych rozwiązaniach 

rozmowa z Eleną Giacomelli ........................................................................................................24.

3/ Co nam umyka? Rozmowa ze Stefanią Pecą ...................................................................29.

4/ To nasz styl życia napędza zmiany klimatyczne, a zmiany klimatyczne

napędzają wysiedlenia. Rozmowa z Mimi Sheller ..............................................................34.

5/ Nie płyniemy wszyscy tą samą łodzią. Rozmowa z Pierluigim Musarò ...............42.

6/ Uczynić pożądanym inny sposób zamieszkiwania świata. 

Rozmowa z Pietrem Luigim Floridią .......................................................................................48.

SPIS  TREŚCI



   laneta daje nam dziś szansę na zakwestionowanie obowiązującego
systemu poprzez rozwijanie uważności, wyobraźni, współpracy oraz
międzygatunkowej solidarności, a także poprzez redefinicję pojęć
kształtowanych przez lata z perspektywy kapitalistycznej i uprzywi-
lejowanej. – Kryzys klimatyczny nie jest jedynie zjawiskiem ostatnich lat;
jest on konsekwencją konkretnego modelu rozwoju opartego na takich
wartościach jak postęp, ewolucja i wzrost – mówi Pierluigi Musarò 
z Uniwersytetu Bolońskiego w cyklu wywiadów zatytułowanym Będzie
coraz cieplej. 

Przez ostatnie lata, w ramach programu Odwaga Wolność Wyobraźnia
przyglądałyśmy się tym trzem pojęciom biorąc pod uwagę obecną
sytuację społeczno-polityczną w Polsce i na świecie i to, jak wpływa ona
na naszą codzienność oraz funkcjonowanie w polskim społeczeństwie
osób należących do mniejszości, do społeczności migranckich
zamieszkujących Warszawę. 

Program odbywał się równolegle do zainicjowanej przez Strefę
WolnoSłową międzynarodowej współ-pracy w ramach projektu Rethink
The Challenge, współtworzonego z włoskim zespołem teatralnym
Cantieri Meticci i kolektywem Reimagining Mobilities z Uniwersytetu
Bolońskiego. Międzykulturowe inicjatywy lokalne spotkały się zatem 
z międzynarodowym procesem artystyczno-badawczym, w ramach
którego – poprzez partycypacyjne działania performatywne, pracę
artystyczną z różnymi społecznościami oraz spotkania seminaryjne –
poszukiwałyśmy możliwych odpowiedzi na trwający kryzys klimatyczny -
narzędzi wspierających współpracę, solidarność i wzajemną troskę 
o planetę oraz wszystkie istoty żywe. Zastanawiałyśmy się, w jaki
sposób oddolne, wspólnotowe procesy artystyczne mogą odpowiadać
na wyzwania współczesnego świata oraz czy są w stanie tworzyć realne
alternatywy wobec dominującego systemu i relacji władzy.

01.

P

Odwaga Wolność Wyobraźnia - 
badania różnych form organizacji społecznej
poprzez artystyczną partycypację  
Alicja Borkowska

W centrum naszego zaintere-
sowania leżało tworzenie miejsc
spotkania, twórczego fermentu,
refleksji i dyskusji odbywają-
cych się ponad podziałami
kulturowymi, narodowymi,
wiekowymi, czy klasowymi. 
Interesowało nas przyglądanie
się temu, jak osoby z rozmaity-
mi doświadczeniami i różnoro-
dnym zapleczem kulturowym
interpretują bycie odważnym, 
co jest dla nich wolnością 
i jak radzą sobie z kryzysem
wyobraźni. 



Odwaga Wolność Wyobraźnia i Rethink The Challenge to zadawanie
pytań, poszukiwanie odpowiedzi poprzez działanie, kształtowanie
wrażliwości i solidarności oraz rozwijanie konkretnych narzędzi
pomagających przetrwać czasy kryzysu i wspierających w jego
przeciwdziałaniu. To również – a może przede wszystkim – trening
wyobrażania sobie innego świata, odmiennego od dominujących
rozwiązań i modeli, ćwiczenie odwagi w mówieniu o niesprawie-
dliwości oraz kwestionowaniu utrwalonych ścieżek rozwoju i wzorców
społecznych. Wreszcie, to tworzenie przestrzeni dla wolności twórczej,
wolności ekspresji i wypowiedzi oraz wolności eksplorowania.

Do współtworzenia procesów warsztatowych zaprosiliśmy artystki 
i artystów z różnych środowisk kulturowych i dziedzin sztuki.
Przygotowali oni i one partycypacyjne działania twórcze skierowane 
do międzypokoleniowych grup uczestników i uczestniczek. Temat
migracji klimatycznych zgłębialiśmy, sięgając zarówno po teksty 
badaczy i badaczek oraz ekspertów i ekspertek, jak i po treści tworzone
przez osoby opisujące funkcjonowanie istot innych niż ludzkie.

W procesach artystycznych przyglądaliśmy się między innymi pojęciom
odwagi, wolności, wyobraźni, sprawiedliwej mobilności oraz solidarności
międzypokoleniowej. Podczas dyskusji seminaryjnych analizowaliśmy
różnorodne reakcje społeczeństw na kryzysy środowiskowe na prze-
strzeni historii, rolę sztuki i współpracy międzysektorowej w kształto-
waniu narracji wokół kryzysu klimatycznego oraz odpowiedzi prawne   
na próby redefinicji zasad przemieszczania się w obliczu zmian środo-
wiskowych. Poprzez spotkania, warsztaty, seminaria i performanse,
przyglądaliśmy się temu, w jaki sposób ruch stanowi integralną część
naszego istnienia oraz jak jego ograniczanie odbiera ludziom, roślinom   
i zwierzętom godność i czyni przetrwanie niemożliwym. 

02.

Publikacja czerpie z kluczowych
refleksji wypracowanych w tra-
kcie tego trzyletniego procesu 
i podejmuje próbę opisania
głównych zrealizowanych 
w tym czasie procesów 
warsztatowo-performatywnych,
stara się opisać i uchwycić 
metodologię i narzędzia pracy
poszerzając lokalny kontekst 
realizowanych działań o mię-
dzynarodową perspektywę 
na podejmowane tematy. 



          żungla to gęsty las przez który przedzierają się ludzie. To prastare,
pochodzące z sanskrytu, słowo jest uniwersalnie znane i używane przez
użytkowników różnych języków do określania nieprzyjaznej człowiekowi
dziczy. Dżunglą osoby podróżujące przez granicę polsko-białoruską
określają naturalną przeszkodę środkowoeuropejskich puszczy.

Rozpoczęty w 2021 roku i trwający nadal kryzys humanitarny
dotykający ludzi uwięzionych w bezpośredniej bliskości linii grani-
cznej, wciąż podżegany przez polityków, demagogów i innych ludzi
sprawujących władzę, był przyczynkiem do powstania świata fantasy,
pełnego smoków i magii, w którym uwypuklone są napięcia, postawy 
i działania zaistniałe w tej sytuacji. 

Ważną postawą w tym magicznym świecie, będącą siłą napędową
opowieści, jest odwaga rozumiana jako podejmowanie działań przeciw
niesprawiedliwemu porządkowi świata. Odwaga cechuje osoby podej-
mujące ryzyko związane z drogą. Odrzucają one przymus życia 
w opresji, wykluczeniu, niebe-zpieczeństwie, wkraczają na nowe, nie
mniej groźne terytorium, napędzane nadzieją na odzyskanie godności 
i spokoju. Odwaga popycha do działania nie tylko osoby podróżujące,
ale też lokalne. Ci, którzy buntują się przeciwko dominującej, odczło-
wieczającej polityce, podejmują działania na przekór woli władzy,
solidaryzują się z wyrzuconymi poza prawo, organizują się, aby
wesprzeć ich w wędrówce.

Projekt został podzielony na dwie części: stworzenie gry RPG 
na podstawie tekstu Polnicka dżungla oraz jego teatralną adaptację 
z finałowym czytaniem w ciemno. W trakcie dziesięciu spotkań ucze-
stnicy i uczestniczki (16 osób), podzieleni na dwie grupy, na przemian
brali udział w grze i warszta-tach teatralnych. Pierwsza grupa,
prowadzona przez mistrza gry Macieja Diduszko, zanurzała się 
w fantastycznym świecie powieści. Druga grupa pracowała pod
kierunkiem reżyserki Jany Alekseenko, uczestnicząc w ćwiczeniach
aktorskich, które rozwijały ekspresję i współpracę sceniczną.

Podróż po dżungli - 
laboratorium twórczo-badawcze
Maciej Diduszko i Yana Alekseenko

D 

03.

Podróż po Dżungli to teatr-gra
oparty na nieopublikowanej
powieści fantasy Macieja
Diduszki “Polnicka Dżungla”. 



Jako reżyserka procesu, Yana Alekseenko opracowała specjalne
praktyki aktorskie, które miały kilka celów: zintegrować uczestników,
poprzez ruch, głos i dźwięk tworzyć metaforyczny świat dżungli oraz
rozwijać kręgi uwagi — umiejętność jednoczesnego utrzymywania
tekstu, zadań reżyserskich, muzyki i interakcji z partnerem. Kostiumy 
i maski osoby uczestniczące tworzyły samodzielnie, co pogłębiało ich
zaangażowanie w role i proces twórczy.

Aby zapoznać uczestników i uczestniczki warsztatów ze światem
fantasy, przedstawić im koncepcję magii i konstrukcję rzeczywistości,
nie zdradzając jednocześnie szczegółów fabuły, która miała być
nieznana dla uczestników i uczestniczek do czasu finałowego czytania
w ciemno, powstała gra RPG.

Osoby uczestniczące w warsztatach, w dwóch grupach, wcielały się 
w postaci z unikalnymi cechami, motywacjami i tajemnicami z którymi
wyruszyły w drogę i znalazły się na skraju Dżungli przez którą, w ramach
prowadzonych sesji, próbowały się przedostać. Mistrz gry przedstawiał
atmosferę, świat i prowadził po mapie, na której postaci trafiały 
na losowe zdarzenia w trakcie których osoby uczestniczące podejmo-
wały decyzje wpływające na ich dalsze losy. Co zrobić kiedy napotka się
patrol służbistów na smokach - ukrywać się licząc na to, że doskonały
węch bestii zawiedzie, czy wyjść im naprzeciw i próbować ich ocza-
rować? Jak odnaleźć swoją siostrę w gęstej dziczy, kiedy jest się bez
mapy i nie ma z nią kontaktu? Czy grząskie bagna omijać z lewej strony,
zbaczając ze szlaku w gęstwinę, z prawej, zbliżając się do niebezpie-
cznego duktu pełnego służb, a może przedzierać się na przełaj? Każda
decyzja i idące za nią działanie niosły za sobą ryzyko niepowodzenia, 
ale też nadzieję. W ramach systemu opartego na uproszczonych
zasadach silnika Year Zero Engine, osoby kierujące swoimi postaciami
oraz mistrz gry, rzucały kośćmi a wynik rzutów decydował o porażce lub
sukcesie ich starań, jak również o reakcji świata na ich zachowanie.

04.

Finałem projektu było czytanie w ciemno — wyjątkowy format teatralny, który również został
przygotowany i poprowadzony przez Janę Alekseenko. W tym formacie aktorzy otrzymują unikalne
teksty z reżyserskimi wskazówkami dopiero w dniu pokazu. Te wskazówki to specjalne zadania
pobudzające improwizację i żywą interakcję na scenie, tworzące dramaturgiczne konflikty 
„tu i teraz” i eliminujące wyuczone zachowania na scenie. Zadania obejmowały działania fizyczne,
pracę z głosem oraz przemieszczanie rekwizytów, co pozwalało na organiczny rozwój spektaklu.



05.

Przestrzeń do czytania w ciemno została specjalnie zaaranżowana.
Muzyka i przedmioty stanowiły elementy improwizacji, gdzie każdy
dźwięk lub obiekt symbolizował określone zjawisko i wywoływał
natychmiastową reakcję aktorów. Takie podejście podkreślało temat
odwagi, zachęcając uczestników do spontaniczności, a publiczność —
do bycia świadkami i świadkiniami żywego procesu twórczego,
odzwierciedlającego współczesne wyzwania społeczne przez pryzmat
fantastycznej narracji.

Udało się stworzyć zespół osób myślących podobnie, jeden organizm,
który działał wspólnie mimo różnicy wieku i doświadczenia sceni-
cznego. Proces warsztatowy był różnorodny, pełen eksperymentów,
improwizacji i twórczego ryzyka. Osoby uczestniczące wymyślały
własne zadania, zanurzając się w fantastyczny świat i krok po kroku
wypracowując swoje reguły gry.

Gra fabularna, pomogła uczestniczkom i uczestniczkom poznać
wymyślony świat, poczuć i zrozumieć mechanizmy, które nim rządzą.
Stanowiła element łączący kolejne spotkania, ponieważ ich przygoda
rozkładała się na wiele sesji. Największym wyzwaniem podczas grania
w RPG była zmienna frekwencja uczestniczących i konieczność
adaptowania scenariusza gry do braku postaci na sesjach. Czytanie 
w ciemno przebiegło zgodnie z planem, choć momentami odczuwalne
było napięcie i niepewność. To pokazało, że w przyszłości warto
włączyć więcej ćwiczeń przygotowujących do pracy z tekstem 
i zadaniami reżyserskimi jednocześnie. Format świetnie sprawdził się 
w pracy z osobami profesjonalnie związanymi z teatrem, natomiast
osoby mniej doświadczone potrzebują nieco więcej czasu i narzędzi, 
by poczuć się swobodnie. Mimo to grupa z entuzjazmem opowiadała 
o swoim doświadczeniu, doceniając intensywność, autentyczność 
i wyjątkową formę procesu.

Podróż po Dżungli to nie tylko
wydarzenie teatralne, ale też
laboratorium badawcze, 
w którym gra i performans stały
się narzędziami do głębokiego
zrozumienia ważnych tematów 
i rozwoju kolektywnej
twórczości.



06.

    roces „Warszawskie tango na krawędzi” wyrósł z potrzeby stworzenia
przestrzeni, w której kobiety po 50. roku życia różnych narodowości
mogą na nowo odkrywać wolność i odwagę w mówieniu własnym
głosem, poza społecznymi oczekiwaniami, opieką nad innymi i obo-
wiązkiem dostosowania się do ról, które często odbierają prawo 
do własnych pragnień. Tytuł stał się symbolem życia na granicy –
pomiędzy przeszłością a teraźniejszością, między tym, co było, a tym,
co jeszcze może nadejść, gdy każdy krok staje się krokiem po cienkiej
granicy, ale krokiem własnym i wolnym.

Warsztaty rozpoczęły się 1 października 2024 roku i trwały do 17 gru-
dnia 2024. Uczestniczyło w nich 26 kobiet, a 23 z nich wystąpiły 
w pokazie finałowym. Projekt narodził się z obserwacji, że kobiety 
po 50. roku życia często wchodzą w etap życia, w którym ich emocje 
i doświadczenia, choć głębokie i ważne, stają się niewidoczne. Chciałam
stworzyć miejsce, w którym każda z uczestniczących mogłaby poczuć,
że nadal może mówić, nadal może działać, nadal może marzyć.

Ważnym elementem były krótkie wideo nagrywane przez uczestniczki 
w miejscach, które dawały im poczucie wolności: w lesie, nad rzeką, 
w parku, na balkonie. Te nagrania stały się integralną częścią spektaklu,
umożliwiając pokazanie publiczności ich „miejsc mocy”.

Pracowałyśmy w języku polskim, który nie jest moim językiem ojczy-
stym, co wymagało od nas wszystkich cierpliwości i uwagi. Zdarzały się
momenty, gdy prosiłam o powtórzenie zdań lub tłumaczenie słów, 
co prowadziło czasem do śmiechu, czasem do wzruszeń, ale zawsze
wzmacniało wzajemne słuchanie i współodpowiedzialność za proces.

Warszawskie tango na krawędzi - 
widoczność i celebracja wolności między
przeszłością a teraźniejszością
Alana Ivory

Naszą bazą był teatr dokumentalny i autobiograficzny – teksty sceniczne powstawały
z prawdziwych historii, wspomnień, marzeń i wspomnień trudnych momentów życia
uczestniczek. Spotkania zaczynały się od rozmów w kręgu, dzielenia się tym, co
ważne tu i teraz. Stopniowo przechodziłyśmy do ćwiczeń głosowych, oddechowych 
i ruchowych pod kierunkiem choreografki Katarzyny Stefanowicz, która wprowadziła
elementy pracy z ciałem, przestrzenią, rytmem i wspólno-towym ruchem.

P 



07.

Ćwiczenia ruchowe, rozciągające i oddechowe, mające na celu
przygotowanie ciała do pracy na scenie;
Ćwiczenia głosu, np. dykcji, emisji i rezonansu;
Sceny improwizowane, gdzie osoby na scenie tworzą dialogi 
i akcje na bieżąco, bez wcześniejszego przygotowania;
Ćwiczenia improwizacyjne, które uczyły działania 

       w nieprzewidzianych sytuacjach;
Ćwiczenia w parach lub grupach, polegające na tworzeniu historii,
odgrywaniu sytuacji z życia lub wcielaniu się w role;
Ćwiczenia oddechowe i relaksacyjne, które pomagały uczestni-
czkom poczuć swoje ciało i znaleźć spokój przed pracą sceniczną;
Praca z tekstem: analiza i interpretacja tekstu, wierszy i dialogów.
 Pisanie scenariusza.

Warsztat wzbogacony był ćwi-
czeniami teatralnymi wspie-
rającymi odwagę, ekspresję 
i wzajemne poznanie:

Projekt nie powstałby bez zaangażowania każdej z uczestniczek. Ich
siła, aktywność i gotowość do współpracy były widoczne w każdym
etapie pracy, a wspólne działania pozwalały tworzyć przestrzeń
wzajemnego wsparcia. Ważnym momentem, który wzmocnił poczucie
wspólnoty w grupie, było nagranie finałowej piosenki w studiu nagrań.
Piosenka została napisana na podstawie krótkich rozmów z
uczestniczkami projektu, przeprowadzonych przez jedną z nich –
poetkę-slamerkę Magdalenę Walusiak. Na finałowym etapie
przygotowań do pokazu kluczowym krokiem było stworzenie
scenariusza na podstawie tekstów uczestniczek i uporządkowanie
całości w spójną opowieść, która oddała ducha grupy i tematu
Wolności. Zadania tego podjęła się Dorota Markiewicz, autorka
scenariusza.

Próby odbywały się regularnie, a proces był dynamiczny – teksty
zmieniały się, pojawiały się nowe monologi, ruch sceniczny był
dostosowywany do potrzeb grupy. Czasami moje reżyserskie zmiany
wprowadzały zamieszanie i stres, ale uczestniczki odważnie
przyjmowały te zmiany, ucząc się elastyczności i reagowania na proces
twórczy.

Spektakl finałowy odbył się 17 grudnia 2024 roku przy pełnej sali. Każda
z kobiet wychodziła na scenę z własnym tekstem, ruchem, gestem,
opowiadając historię o tym, co straciły, czego pragną, co je buduje i co
daje im wolność. W kulminacyjnym momencie pokazu wyświetlone
zostały zdjęcia uczestniczek z dzieciństwa, młodości i z obecnego
etapu życia – moment ten stał się symbolicznym uznaniem ich historii i
wartości każdego etapu, przez który przeszły.

Pokaz zakończył się wspólną
piosenką stworzoną na bazie
tekstów i słów uczestniczek,
która stała się ich wspólnym
głosem – pełnym radości, dumy
i wdzięczności za wspólnie
przeżytą drogę.

Te działania budowały grupę jako żywy organizm oparty na wzajemnym szacunku i akceptacji, gdzie
każda kobieta mogła odkrywać swoje granice i uczyć się ich przekraczania w bezpieczny sposób.



08.

Wolność w tym projekcie oznaczała prawo do mówienia własnym
głosem, do błędów, do śmiechu, do płaczu i do bycia usłyszaną.
Oznaczała przestrzeń, w której można było oddychać pełną piersią,
wyciągnąć ręce ku górze, zatańczyć, powiedzieć „potrzebuję” lub „nie
chcę”. Oznaczała prawo do tego, by życie, które trwa, wciąż mogło być
miejscem marzeń.Jak powiedziała jedna z uczestniczek: „[Miejscem]
refleksji nad emocjami, które z wiekiem zyskują głębię i znaczenie.
Przedstawienie ukazuje momenty, w których każda decyzja jest krokiem
na cienkiej granicy – między przeszłością a teraźniejszością, między tym,
co było, a tym, co jeszcze może nadejść.”

Proces „Warszawskie tango na krawędzi” pokazał, że sztuka i wspólne
tworzenie mogą być przestrzenią uzdrawiania, wsparcia i radości.
Pokazał, że kobiety 50+ mają w sobie ogromną siłę, odwagę i piękno,
które zasługują na widoczność i celebrację.

I zakończyć chcę słowami jednej z uczestniczek. To zdanie stało się 
dla mnie symbolem tej drogi – drogi ku sobie, ku wolności i odwadze, 
by tańczyć swoje życie do końca brawurowo, z podniesioną głową,
niezależnie od tego, co mówi świat: “Tańczyć na krawędzi trzeba
brawurowo, odważnie, w przepaści spoglądając gardziel. Kroki stawiać
pewnie z podniesioną głową, powszechne ciążenie mając w pogardzie”.

Dlaczego Wolność?



Podstawy f ilozof iczne: 
wyobraźnia jako 
akt buntu

Metodologia projektu zakorzeniona była w krytycznej analizie tera-
źniejszości, dążąc do przekształcenia współczesnych lęków i syste-
mowych kruchości w katalizatory dla wyobrażeniowego badania.
Aktywnie opierała się paraliżowi wywołanemu kryzysem, zamiast tego
pozycjonując wyobraźnię jako twórczą formę oporu i przetrwania.
Proces celowo koncentrował się na podróży twórczej, a nie wyłącznie 
na produkcie końcowym. Główną zasadą laboratorium było podejście 
do wyobraźni jako działania – praktyki słuchania, transformacji senso-
rycznej i otwierania się na nieznane. Uczestniczki i uczestnicy mieli 
za zadanie wyjść poza konwencjonalne narracje dystopijne lub utopijne,
aby zbadać złożoną, często sprzeczną przestrzeń tego co„możliwe” 
i angażując się w materialne i afektywne realia teraźniejszości eksplo-
rować alternatywne wizje przyszłości. To podejście traktowało ograni-
czenia nie jako przeszkody, lecz jako twórczy bodziec i źródło innowacji.

09.

          aboratorium „A Possible Future?: Wyobraźnia w Czasach Kryzysu” było
trzymiesięcznym procesem twórczym, mającym na celu zmierzenie się ze współczesnym
kryzysem wyobraźni i rozwijanie nowych form kolektywnej spekulacji. Goszczone przez
Zachętę Narodową Galerię Sztuki laboratorium było prowadzone przez duet artystyczny
Samambaia (Natalia Lis i Pavel Tavares). Rdzeniem metodologii było traktowanie wyobraźni
nie jako pasywnego tematu, lecz jako aktywnej, kolektywnej i politycznej praktyki.

Metodologia spekulatywnej praktyki: 
laboratorium wyobraźni w czasach kryzysu
Natalia Lis i Pavel Tavares

L 

Centralne pytania kierujące metodologią to:

Jak możemy wyobrazić sobie coś, 
co jeszcze nie istnieje?

Co blokuje naszą zdolność 
do tworzenia czegoś nowego?

Jak możemy pracować z ogranicze-
niami jako twórczym impulsem?



10.

Metodologia strukturalna: pięć modułów

Laboratorium było zorganizowane wokół dziesięciu dwugodzinnych spotkań, które badały potencjał
wyobraźni poprzez elementy science fiction i działania site-specific. Proces został podzielony 
na pięć modułów tematycznych, z których każdy został zaprojektowany tak, aby opierać się na
poprzednim, prowadząc uczestniczki i uczestników od analizy koncepcyjnej do praktycznego,
multimedialnego tworzenia.

Fokus: koncepcyjna i teoretyczna analiza wyobraźni.
Główne działania: wspólna analiza pojęcia wyobraźni w różnych
językach i odniesieniach kulturowych. Ćwiczenia z uważności, słuchania
i sensorycznego postrzegania rzeczywistości.
Cel metodologiczny: ustanowienie wspólnych podstaw koncepcyjnych,
teoretycznych i sensorycznych dla praktyki wyobraźni.

Moduł 1: 
Inspiracje i dialogi

Fokus: praca z ograniczeniami dźwiękowymi w celu wspierania innowacji.
Główne działania: praktyczna praca z formalnymi, fizycznymi i postrze-
ganymi przeszkodami. Uczestniczki i uczestnicy wykorzystywali 
te ograniczenia jako celowe źródło kreatywnych rozwiązań.
Cel metodologiczny: przekształcenie postrzeganych przeszkód 
w impulsy do innowacji artystycznych i spekulatywnych.

Moduł 2:
Ograniczenia jako
bodziec twórczy

Fokus: krytyczna refleksja nad reprezentacją i pominięciem.
Główne działania: refleksja nad tym, co jest pokazane, a co celowo
pominięte. Praktyczne ćwiczenia obejmujące obraz, ruch i montaż,
traktujące „ramę” jako filtr dla emocji i informacji politycznych.
Cel metodologiczny: rozwinięcie krytycznej świadomości politycznych 
i emocjonalnych implikacji wyborów artystycznych.

Moduł 3: 
„Rama” jako wybór
i gest polityczny

Fokus: eksperymentalne wykorzystanie projektowania dźwięku
(sonoryzacja).
Główne działania: eksperymenty badające, jak dźwięk może przekształ-
cić znaczenie obrazu, wprowadzić napięcie lub stworzyć zakłócenia 
i tajemnicę. Praca z materiałem dźwiękowym w kontekstach filmowych 
i przestrzennych.
Cel metodologiczny: Zintegrowanie wymiaru dźwiękowego jako narzędzia
do transformacji narracyjnej.

Moduł 4: 
dźwięk jako
„interferencja”

Fokus: tworzenie z dostępnych, znalezionych zasobów.
Główne działania: praktyczne tworzenie z wykorzystaniem dostępnych
zasobów, takich jak znalezione obrazy, dźwięki i obiekty. Moduł ten
koncentrował się na praktyce przekształcania świata poprzez wyobraźnię.
Cel metodologiczny: zastosowanie metodologii spekulatywnej 
do namacalnych zasobów, praktykując możliwą transformację perspektywy. 

Moduł 5: 
recykling 
i transformacja



11.

Wynik końcowy: 
instalacja kolektywna

Kulminacją laboratorium było stworzenie kolektywnej instalacji
multimedialnej. Ta końcowa praca była eksperymentalną, audio-
wizualną przestrzenią zbudowaną z indywidualnych i kolektywnych 
wizji uczestniczek i uczestników, zawierającą obrazy, dźwięk, rzeźby 
i działania performatywne.

Instalacja służyła jako środowisko intelektualne i sensoryczne,
zaprojektowane nie do pasywnego oglądania, lecz do prowokowania
dialogu i zapraszania publiczności do współtworzenia wyobraźni.
Artykułowała niuanse i wizje, które zmagały się z pilnymi pytaniami
politycznymi, społecznymi i ekologicznymi, oferując propozycje, które
funkcjonowały jako narzędzia koncepcyjne do krytycznej refleksji.
Końcowa prezentacja była potężnym potwierdzeniem kluczowej roli
wyobraźni w konstruowaniu alternatyw dla pozornie nieuniknionej
przyszłości, przedstawiając wizję, która jest „niedoskonała i krucha, 
ale być może wciąż oferująca szansę na życie.” 



12.

Alicja Borkowska
BĘDZIE CORAZ CIEPLEJ
rozmowy o sprawiedliwości klimatycznej 
i migracjach w czasach kryzysu wyobraźni



13.

Był rok 2015, właśnie skończyłam pisać książkę o pandemiach,
która miała ukazać się w 2016. Szukałam nowych projektów. 
Było to w czasie tak zwanego kryzysu migracyjnego na Morzu
Śródziemnym, przemieszczania się tą trasą ludzi z Syrii,
Afganistanu, z całej Afryki. Te historie były we wszystkich
nagłówkach gazet. Właśnie napisałam książkę o pandemiach 
i epidemiach. Pomyślałam, że nowe populacje przemieszczające
się na nowe obszary, masowe ruchy ludności, mogą doprowadzić
do wybuchu epidemii. Zaczęłam zastanawiać się, jaki związek
masowa migracja może mieć ze zdrowiem publicznym. Udało 
mi się otrzymać grant i zlecenie reporterskie, aby udać się 
do Grecji w celu sporządzenia raportu na temat wpływu przybycia
nowych migrantów na zdrowie publiczne. Pojechałam tam 
i odwiedziłam obozy dla uchodźców, ośrodki detencyjne oraz
miejsca pomocowe organizowane ad hoc, w których utknęli
ludzie. Bardzo szybko przekonałam się, że osoby w drodze 
są w rzeczywistości zdrowsze niż populacje przyjmujące, 
do których przybywają. Głównym powodem ich problemów
zdrowotnych nie było to, że byli migrantami, ale sposób, w jaki
traktowały ich społeczności przyjmujące. Innymi słowy, nie był 
to kryzys migracyjny, ale kryzys gościnności. Obserwowałam
przyjęcie tych osób przede wszystkim z punktu widzenia zdrowia
publicznego, ale też z innych perspektyw. W tamtym czasie 
w Grecji było mnóstwo wolnych mieszkań, ogromna ilość opu-
szczonych domów, pustostanów. Były możliwości na przyjęcie
tych wszystkich ludzi. Prawdziwym problemem nie była sama
migracja, ale brak woli przyjęcia tych ludzi do społeczności. 

1/
Jeśli myślimy o ludziach jako o zwierzętach, bo przecież
nimi jesteśmy, to dlaczego traktujemy migrujących ludzi
inaczej niż migrujące zwierzęta? 
rozmowa z Sonią Shakh

Jak zainteresowałaś się tematem migracji?

Innymi słowy, nie był 
to kryzys migracyjny, 
ale kryzys gościnności.
rozmowa z Sonią Shakh



Zdałam sobie wtedy sprawę, że odruchowo pomyślałam, 
że masowy ruch ludzi, migracja na taką skalę, musi oznaczać
kryzys. Przecież ciągle widziałam takie stwierdzenia w nagłó-
wkach gazet. Zaczęłam zastanawiać się, czy faktycznie
zwracamy uwagę na to, czy istnieje zdolność absorpcyjna 
w miejscach, do których przybywają migranci? Czy przepro-
wadzka ratuje życie tylko migrantom? Czy sprawdzamy, jak może
się ona przyczynić do zwiększenia odporności społeczeństw,
które osoby te opuszczają? Są to kwestie, na które warto zwrócić
uwagę, aby zdecydować, czy ten przepływ migracyjny jest
kryzysem, czy nie? Ale oczywiście żadna z tych refleksji nie
pojawia się w debacie publicznej. Po prostu od razu zakładamy,
że to kryzys. Zadałam sobie pytanie, dlaczego odruchowo
zdecydowałam, że jedynie dlatego, że ludzie się przemieszczają,
to musi to być w jakiś sposób katastrofalne? Te refleksje
zapoczątkowały podróż, która przerodziła się w książkę. 

Jedną z rzeczy, na którą od razu zwróciłam uwagę, było to, 
jak eksperci nauk przyrodniczych przyjmowali fakt, że gatunki
migrują w nowe miejsca. Przyglądałam się na przykład motylom 
i różnym gatunkom zagrożonym wyginięciem. Susze i urbani-
zacja oznaczają, że nie mogą się one swobodnie poruszać. 
Są uwięzione i jest to ogromny problem oznaczający zagrożenie
dla bioróżnorodności. Biolodzy zebrali się zatem i zaczęli
planować budowanie korytarzy, mostów, zaczęli znajdować różne
sposoby, jak ułatwić różnym gatunkom przenoszenie się w nowe
miejsca. Wiedzieli, że jedynie zapewniając wszystkim
stworzeniom możliwość przemieszczania się tam, gdzie mogą
przetrwać, jesteśmy w stanie zachować różnorodność
biologiczną w p r z y s z ł o ś c i. 

FUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTUREFUTURE
14.

Czy przeprowadzka ratuje 
życie tylko migrantom?
rozmowa z Sonią Shakh



15.

Widać więc kontrast między naukowcami
mówiącymi: „Gatunki muszą móc przenosić
się w nowe miejsca, musimy im to zapewnić”
a ludźmi patrzącymi na innych ludzi, którzy
się przemieszczają i reagującymi: „o mój
Boże, zbudujmy mur, podnieśmy drabinę, nie
wpuszczajmy ich”. Jak bardzo może to być
autodestrukcyjne? Jeśli myślimy o ludziach
jako o zwierzętach, bo przecież nimi
jesteśmy, to dlaczego traktujemy
migrujących ludzi inaczej niż migrujące
zwierzęta? Stąd właśnie wzięła się moja
książka Kolejna wielka migracja. Z refleksji
nad tym, dlaczego rysujemy niewidzialne
linie na lądzie i mówimy: „Nie, nie możesz 
się poza nie przemieszczać. Potrzebujesz
dokumentów, potrzebujesz wszelkiego
rodzaju oficjalnych pozwoleń, aby poruszać
się poza te linie”. Kiedy przyglądamy się
innym gatunkom, możemy zauważyć, 
że może one też nie chcą przybyszów, ale 
to i tak to się dzieje, prawda? I ostatecznie
jesteśmy za to wdzięczni, bo przemie-
szczanie się jest strategią, która pozwoliła
przetrwać nam i innym gatunkom na tej
planecie. Zaczęłam przyglądać się, jak
ludzie przemieszczali się na przestrzeni
dziejów oraz temu, w jaki sposób zbudo-
waliśmy mitologię osiadłego trybu życia.
Zaczęłam zgłębiać, skąd wzięła się idea, 
że wszyscy należymy do określonych miejsc
i części tej planety. Ideę tę wywodzę w
książce z siedemnastowiecznej taksonomii
Linneusza. Linneusz był religijny i przez 
to twierdził, że zwierzęta znajdują się 
na swoim miejscu, które jest idealne,
ponieważ Bóg je tam umieścił. Nie możemy
zatem tego kwestionować. One zawsze tam
były i zawsze tam będą. Myślenie inaczej
oznaczałoby stwierdzenie, że Bóg nie jest
doskonały, co jest świętokradztwem.

Z tego przekonania, że poszczególne
stworzenia należą do konkretnych miejsc 
na Ziemi wziął się pomysł, by klasyfikować 
je wszystkie według miejsca, w którym się
znajdują. Klon japoński. Gęś kanadyjska.
Kojarzymy miejsce i zwierzę, jakby były jedną
rzeczą, ponieważ zakładamy, że nigdy nie
nastąpił żaden ruch określonego gatunku. 
W ten sposób taksonomia Linneusza staje
się częścią naszego słownika. Uczymy tego
nasze dzieci, robimy małe mapy świata, gdzie
w różnych jego częściach narysowane 
są zwierzęta. Umieszczamy te mapy 
na ścianach przedszkoli. I nie mówimy nawet,
że to są Indie. Mówimy: “o, tutaj jest paw. 
To są Indie. Mówimy: oto niedźwiedź. 
To Ameryka Północna. To kangur, 
to Australia”. To jedno i to samo. To jest
indoktrynowanie dzieci ideą, że wszystko 
ma określone miejsce i że to miejsce jest
stałe. We wszystkich naukach biologicznych
taksonomia Linneusza jest fundamentalna 
do dziś. Przekłada się to również na ludzką
taksonomię. Cała idea rasy również wywodzi
się od Linneusza, który podzielił ludzi 
na biologiczne podgatunki w zależności 
od miejsca zamieszkania. Ludzie na świecie
muszą być biologicznie odrębni, ponieważ nie
pochodzą z jednego miejsca. Zamieszkują
różne miejsca i musiały być tam od zawsze.
Są od siebie całkowicie odizolowane. 
W Stanach Zjednoczonych całe
społeczeństwo zbudowane zostało zgodnie 
z ideą hierarchii rasowej, która osadzona jest
w pojęciu bezruchu, w sposobie, w jaki
myślimy o innych ludziach i innych popu-
lacjach. Oni należą tutaj, my należymy tam.
Myślę, że to wszystko, nawet dla kogoś
takiego jak ja, przyczyniło się do odrucho-
wego myślenia, że kiedy ludzie się przemie-
szkają, to powodują kryzys. 



16.

Jestem córką imigrantów. Myślę, że w swoje własne życie
włączyłam tę ideę bycia anomalią, bycia w jakiś sposób nie 
na miejscu. Nigdy nie myślałam o sobie jako o Amerykance, 
nie jestem tylko Amerykanką, nigdy, jestem Amerykanką z Indii,
jestem Amerykanką z Azji Południowej. Nazywam się na wiele
innych sposobów, aby podkreślić, że nie jestem prawdziwą
Amerykanką. Bo tak naprawdę należę gdzie indziej. To tak jakby
akt migracji na duże odległości w jakiś sposób zaburzał
równowagę natury, jakiś określony porządek. Przez ten akt
stałam się wyjątkowym stworzeniem, które tak naprawdę nie
pasuje miejsca, w którym żyje. Myślę, że takie myślenie zawsze
było głęboko zakorzenione w moim poczuciu własnej wartości.

80% dzikich gatunków przenosi się obecnie w nowe miejsca.
Przemieszczają się na wyższe szerokości geograficzne, 
na większe wysokości, w odpowiedzi na zmiany klimatu. Wiemy, 
że obecnie przemieszcza się więcej ludzi niż kiedykolwiek 
od czasów II wojny światowej. Paleogenetyka mówi nam, 
że nie jest to zjawisko współczesne. Jest to coś, co ludzie robią 
od czasu naszej ewolucji. Odkąd wyszliśmy z Afryki. W Afryce 
nie zabrakło nam jedzenia, wody ani ładnych miejsc do życia. 
To doskonałe miejsce do życia. Ale i tak stamtąd wyruszyliśmy.
Dlaczego? Wyszliśmy z Afryki, potem zaludniliśmy wszystkie
kontynenty i nadal nie zostaliśmy w miejscu, tylko dalej się
przemieszczaliśmy. Istniały inne gatunki hominidów zasiedlające
inne kontynenty. To nie było zatem tak, że przenieśliśmy się 
w jakieś miejsce, które było puste. Nie, były tam już inne gatunki,
inni ludzie, neandertalczycy. Ale i tak tam poszliśmy. Musieliśmy
żyć razem z innymi gatunkami. I nie skończyło się to dla nich
najlepiej. Przejęliśmy nad nimi kontrolę. Ale mimo to wciąż się
przemieszczaliśmy. I to właśnie mówi nam paleogenetyka. 
Nie tylko wyszliśmy z Afryki i poszliśmy do Europy. Wróciliśmy 
do Afryki, a potem poszliśmy do Azji, a potem wróciliśmy 
do Afryki, a potem poszliśmy do Ameryki Północnej, a potem
wróciliśmy. Historia naszego gatunku to złożona i dynamiczna
historia ciągłego ruchu, który jest po prostu głęboką częścią tego,
kim jesteśmy. 

80% dzikich gatunków przenosi 
się obecnie w nowe miejsca. 
rozmowa z Sonią Shakh



17.

W ten sposób przetrwaliśmy na planecie, która zawsze się
zmieniała. Możemy to zaobserwować u innych gatunków, które
są bardziej narażone na zmiany klimatyczne. Ale też w obrębie
gatunku - na przykład populacje żyjące w lesie, jeśli żyją 
na obrzeżach lasu, są bardziej narażone na zmiany. Są bardziej
narażone na rozproszenie, migrację i dalsze wędrówki. Gatunki
morskie, które żyją w głębokich częściach morza, które nie
zmienia się tak często, będą rozpraszać się i migrować mniej niż
te, które żyją bliżej powierzchni. W naturze istnieje wiele takich
przykładów - jeśli jesteś narażony na zmiany, istnieje większe
prawdopodobieństwo, że się przemieścisz. Jedną z rzeczy, 
o których piszę w książce, jest współczynnik migracji. Chodzi 
o to, że jeśli twoje środowisko nie będzie stabilne przez całe
życie twojego potomstwa, to jest bardziej prawdopodobne, 
że powiesz: „przenieśmy się gdzieś indziej”. 

Nie oznacza to, że migracja nie jest destrukcyjna. Jest
destrukcyjna. Każda zmiana jest destrukcyjna. Ale nadal jest 
to coś, co robimy jako inwestycję w naszą przyszłość i robiliśmy
to zawsze, ponieważ jest to kwestia adaptacyjna. To właśnie
biologia mówi nam o migracji. Dlaczego wszystkie te gatunki
migrują? Przeprowadzka do nowego miejsca jest bardzo
niebezpieczna, nie wiesz, jak żyć, co jeść, nie wiesz, co jest
toksyczne. Nie wiesz, co sprawi, że zachorujesz, nie masz
przyjaciół. To bardzo trudna rzecz do zrobienia. Ewolucja nie
powinna temu sprzyjać, ale to robi, od zawsze. Powinniśmy
głęboko zastanowić się nad tym, że znajdujemy się w erze
ogromnych zmian, w której wszyscy muszą potencjalnie
przenosić się w nowe miejsca. Czy postrzegamy to jako problem?
A może chcemy postrzegać to jako rozwiązanie problemu?
 
Tak, zmiany są destrukcyjne. Dzieją się zbyt szybko. Nie
jesteśmy na nie gotowi. Wszystkie te stwierdzenia są prawdziwe.
Jak najbardziej. Ale fakt, że ludzie są w stanie przenieść się 
w nowe miejsce i rozpocząć nowe życie, jest naszą siłą. Dzięki
temu możemy przetrwać. Posiadanie dzieci tak bardzo zakłóca
życie. Ale nie kwestionujemy, dlaczego ludzie to robią. 
To inwestycja, której dokonujemy, nawet jeśli jest to uciążliwe,
kosztowne i może sprawić, że będziemy nieszczęśliwi przez kilka
lat. Ale i tak to robimy. I nie pytamy ludzi, jaki jest twój powód
posiadania dzieci, prawda? A migrantów pytamy: zdradź 
mi powód, dla którego się przeprowadziłeś. Jeden powód?
Migracja jest bardzo złożona, to złożone ludzkie zachowanie.
Tkwi bardzo głęboko w nas.

Migracja jest bardzo złożona, 
to złożone ludzkie zachowanie. 
Tkwi bardzo głęboko w nas.
rozmowa z Sonią Shakh



18.

Przekonanie, że wszelkie stworzenia tkwią w bezruchu, które jest
w biologii od Linneusza utrudniało wiele badań naukowych nad
migracjami zwierząt. Nasza wiedza o przemieszczaniu się
zwierząt, była ograniczona naszą wyobraźnią. Przez długi czas
nie wiedzieliśmy zbyt wiele. Dopiero od niedawna naukowcy 
są w stanie spojrzeć perspektywicznie, dzięki technologii GPS,
którą mogą umieścić w małym urządzeniu zasilanym energią
słoneczną na ptaku, jeleniu lub wilku. Tego rodzaju urządzenie
może nam określić dokładną lokalizację zwierzęcia. Każdy
projekt, który zajmuje się tego rodzaju śledzeniem dzikiej
przyrody, odkrywa, że zwierzęta przemieszczają się dalej, 
szybciej i w bardziej złożony sposób, niż ktokolwiek kiedykolwiek
przypuszczał. Jest to nowa wiedza, która dopiero zaczyna prze-
nikać do innych dziedzin nauki. Myślę, że zmienia to sposób, 
w jaki naukowcy myślą siedliskach zwierząt, o tym jak wyznaczać
granice rezerwatów. Weźmy na przykład nosorożce czy żyrafy.
Ich zasięgi przemieszczania się są znacznie większe, niż kiedy-
kolwiek myśleliśmy. Myśleliśmy, że uda nam się umieścić 
je w małych, niewielkich skupiskach, ale nie, one przemieszczają
się znacznie dalej. Ta wiedza jest naprawdę ważna. I myślę, 
że zaczyna przenikać do innych dziedzin. Zaczynamy rozumieć
więcej o innych zwierzętach, o tym, jak się poruszają i jak mogą
się poruszać oraz jakiej pomocy mogą od nas potrzebować, aby
przenieść się w nowe miejsca. Jedną z największych przeszkód
są miasta i autostrady - to bariery, które utrudniają dzikim zwie-
rzętom poruszanie się, dlatego powinniśmy dbać szczególnie 
o te przestrzenie, aby brały pod uwagę migrację zwierząt.  

Inną kwestią, która pokutuje od czasu taksonomii Linneusza jest
moim zdaniem idea, że jeśli zwierzęta przemieszczają się w nowe
miejsca, są najeźdźcami. To idea gatunków inwazyjnych, która
zakorzeniona jest w natywizmie. Nasze uczucia wobec ludzkich
migrantów są natywistyczne. Sądzę, że w odniesieniu do gatu-
nków inwazyjnych wysuwamy ten sam argument, co w odniesie-
niu do ludzkich migrantów - tak, w niektórych miejscach migracja
może być destrukcyjna, zwłaszcza na małych wyspach, gdzie nie
ma dużej zdolności absorpcyjnej dla nowych przybyszów. Nowe
gatunki mogą być dość destrukcyjne i czasami mogą przywła-
szczać sobie miejsca już zamieszkałych gatunków. 

Nasza wiedza o przemieszczaniu 
się zwierząt, była ograniczona 
naszą wyobraźnią.
rozmowa z Sonią Shakh

Z Twojej obserwacji wynika, że to właśnie współczesna wiedza biologiczna
pomaga zrozumieć migrację i traktować ją nie jako problem, ale jako
wyzwanie, jako coś, z czym musimy sobie poradzić, ponieważ jest 
to naturalne. 



19.

Ale w większości miejsc na kontynentach przybysze po prostu
zwiększają bioróżnorodność. Nie chcę minimalizować
destrukcyjnych efektów, one istnieją. Ale ogólnie rzecz biorąc,
powinniśmy się cieszyć, że gatunki mogą przemieszczać się 
w nowe miejsca. Korzyści płynące z przenoszenia się gatunków
w nowe miejsca znacznie przewyższają koszty związane 
z rozprzestrzenianiem się nielicznych tak zwanych gatunków
inwazyjnych. Tylko 10% gatunków, które przenoszą się w nowe
miejsca, jest w stanie przetrwać. Dla 90% z nich jest to zbyt
trudne i nie mogą znaleźć dobrego miejsca. Tylko 10% przeżywa,
a z tych 10% tylko 10% faktycznie staje się uciążliwe dla innych
gatunków, które już tam są. Więc mówimy o 1%. Pozostałe 99%
zwiększa bioróżnorodność. Myślę, że można dokonać
bezpośredniego porównania z tym, co dzieje się również u ludzi -
99% migrantów przyczyni się do zwiększenia odporności
społeczeństwa, wzrostu gospodarczego i innowacji. Migranci
posiadają mobilny kapitał, zazwyczaj nie są bogaci, ale nie są też
najbiedniejszymi z biednych, ponieważ są bardzo bogaci w zara-
dność, wiedzę i umiejętności, więzi społeczne i inne rzeczy, które
można zabrać ze sobą do nowego miejsca. Jeśli więc myślisz 
w samolubny sposób, powinieneś powitać przybyszów z rado-
ścią, ponieważ to oni mają te umiejętności, które faktycznie
pomagają rozwinąć twoją gospodarkę i wprowadzić innowacje.
 
Widać to również na poziomie biologicznym. Skąd biorą się
innowacje? Z ewolucji. Gdy gatunek lub osobnik przenosi się 
do nowego miejsca, nowego siedliska, musi się do niego
przystosować, nauczyć się nowych sposobów przetrwania,
odżywiania, jego układ odpornościowy musi się zmienić, ciało
musi się zmienić, musi przystosować się do nowego klimatu.
Następuje adaptacja do nowego miejsca. A kiedy niektórzy
członkowie społeczności przenoszą się w nowe miejsce,
przenoszą te adaptacje w inne miejsce, gdzie są one innowa-
cjami. Tak jak źródłem kreatywności i innowacji jest to, że rzeczy,
które opracowaliśmy gdzie indziej, przenosimy, stosujemy 
w nowym obszarze, nowym sektorze. To jest źródło innowacji 
i kreatywności. Z biologicznego punktu widzenia można to
zaobserwować w genetyce. Potrzebujesz kilku osobników 
z pewnej populacji, które stają się homogeniczne, a następnie
potrzebujesz kilku z tych osobników, aby przenieść się w nowe
miejsce i wprowadzić je do innej populacji. 

To jest biologiczna różnorodność, która pozwala nam przetrwać.
Jeśli wszyscy mają te same geny, wszyscy mają tę samą kulturę,
to przychodzi zagrożenie i wymazuje cały gatunek, ponieważ
wszyscy mają te same słabe punkty. Różnorodność 
ma znaczenie ze względu na naszą odporność - zarówno 
w sensie politycznym, jak i biologicznym. 

Tylko 10% gatunków, które 
przenoszą się w nowe miejsca, 
jest w stanie przetrwać.
rozmowa z Sonią Shakh

99% 



20.

Myślę, że są dwie kwestie do poruszenia w tym temacie. 
Po pierwsze, masz rację, jest wiele paniki związanej z migracją,
ale kwestionowałbym to, że panikujemy z powodu wszystkich
migracji. Myślę, że 90%, a może nawet więcej migracji ma miej-
sce, a my jej nie zauważamy. Akceptujemy ją. Nie myślimy 
o niej. Nie przeszkadza nam ona. Nikt jej nie kwestionuje. Jest 
to więc tylko niewielki ułamek migracji, który tak bardzo nam
przeszkadza. Ogólnie akceptujemy migrację. Jest jednak problem
z tym niewielkim odsetkiem migracji, którego wszyscy się
obawiają. Ma to związek z tym, kim są osoby przybywające. 
Nie chodzi o to, skąd pochodzą, ani o to, że jest ich zbyt wiele. 
Nie chodzi o liczby, nie chodzi o skalę. Chodzi o to, kim są.
Mówię przede wszystkim o kontekście amerykańskim, ale myślę,
że jest to prawdą również w Europie. Ukraińcy muszą tu przyje-
chać. W porządku, wszystkim to pasuje. Ale Meksykanie?
Absolutnie nie. Zdecydowane nie. Powiedziałbym zatem, 
że nie chodzi o samą migrację. 

Mamy bardzo silną tendencję do faworyzowania własnej grupy
przeciwko innym grupom. To ludzka tendencja. Prawdopodobnie
bardzo przydatna jest dla nas spójność grupowa. Ale w jaki
sposób tworzymy grupy? Na jakiej podstawie? Jednostki 
są zróżnicowane. Które małe rzeczy wybierasz i uznajesz 
je za cechę wspólną jakiejś grupy? Wszyscy mamy brązowe oczy.
Wszyscy mamy tutaj jeden pieg. Wszyscy mamy białą skórę. 
Na jakiej podstawie będziemy decydować tym, co nam wspólne?
Myślę, że po prostu na podstawie tego, co zwróci naszą uwagę.
Można to zaobserwować w badaniach psychologii społecznej -
badacze zbierają grupę studentów i mówią, że wszyscy noszący
białe koszulki należą do jednej grupy, a wszyscy noszący
niebieskie koszulki należą do drugiej grupy. 

Myślę, że 90%, a może nawet więcej
migracji ma miejsce, a my jej 
nie zauważamy.
rozmowa z Sonią Shakh

Jeśli jest to tak logiczne, a przemieszczanie się jest nam niezbędne 
do przetrwania to czemu jesteśmy tak podatni na panikę i poczucie
zagrożenia, które tworzą politycy i media?



Następnie zaczynają zadawać studentom pytania dotyczące
siebie nawzajem. I mimo że nastąpił całkowicie arbitralny podział
osoby zaczynają odczłowieczać drugą stronę. Wszyscy ci ludzie
noszący niebieskie koszulki nie rozumieją pojęć tak jak 
my. Istnieją wszystkie te miary, dzięki którym natychmiast
zaczynamy myśleć o ludziach z naszej własnej grupy jako 
o bardziej ludzkich, mądrzejszych, bardziej wnikliwych, bardziej
hojnych. Ale sposób, w jaki stworzyliśmy grupy, jest całkowicie
przypadkowy. Możemy utworzyć grupę, dzieląc ludzi na tych, 
co lubią lody waniliowe i tych, którzy lubią czekoladowe. I ludzie
od razu zaczną być podejrzliwi wobec drugiej grupy. Więc tak
naprawdę chodzi o to, na co zwrócimy ludziom uwagę. Jest 
to bardzo przydatne dla prawicowych populistów. Można zwrócić
uwagę danego narodu na migrantów lub jej nie zwracać. 
To wybór polityczny. W Stanach Zjednoczonych wszyscy brązowi
migranci gromadzą się na granicy. Czekają tam, bo nie dajemy 
im żadnych możliwości ruchu. To tworzy swoisty wizualny
spektakl. Albo nie dajemy im dokumentów, przez co zawsze 
są marginalizowani. Można powiedzieć, że przez to są biedniejsi,
żyją na ulicach, żebrzą. Poprzez politykę sprawiamy, że stają się
widoczni dla nas jako grupa. A to oznacza, że to oni lubią
czekoladę, a my wanilię. Ten podział może być całkowicie
arbitralny, ale kiedy stajemy się świadomi tego rozróżnienia,
stygmatyzować daną grupę. Wiemy przecież, że kiedy migranci
przybywają, jeśli nie tworzy się im barier, integrują się ze społe-
czeństwem niemal natychmiast. Nawet ich ciała zaczynają się
zmieniać, zmienia się ich stan zdrowia, zaczynają bardziej
przypominać populację przyjmującą. Drugiego pokolenia, ich
dzieci, nie można już odróżnić od społeczności przyjmującej,
chyba że stworzymy im jakąś barierę. Problem pojawia się więc
dopiero wtedy, gdy uświadamiamy sobie istnienie imigrantów, 
a potem zaczynamy się przejmować tym, co wmawiają nam
politycy. Ale to wciąż niewielka część migrantów traktowana jest
w tak nieludzki sposób. Dla mnie jest to po prostu wybór
polityczny, naprawdę udana strategia polityczna populistycznych
przywódców. Tworzysz kozła ofiarnego, tworzysz jakąś grupę,
wszyscy stają się jej świadomi i następnie możesz obwiniać 
ją za wszystkie problemy w całym społeczeństwie. Nie trzeba
rozwiązywać już żadnych prawdziwych problemów, ponieważ
możesz po prostu powiedzieć, że to ich wina, że nie ma pracy, 
to ich wina, że ceny są zbyt wysokie. Nie ma mieszkań, to ich
wina. To takie proste? Oczywiście. 

21.

Można zwrócić uwagę danego 
narodu na migrantów lub jej nie
zwracać. To wybór polityczny.
rozmowa z Sonią Shakh Oczywiście. Oczywiście.

Oczywiście.

Oczywiście.



22.

Potrzebujemy polityk, które sprawią, że migracja klimatyczna
będzie bezpieczna, godna i humanitarna. Migracja klimatyczna
jest nielegalna na całym świecie. Nigdzie na świecie nie jest
legalne przekraczanie granicy międzynarodowej z powodu kwestii
klimatycznych. Pomysł, że musi istnieć jeden powód, dla którego
ludzie się przemieszczają, jest moim zdaniem problematyczny.
Ale skoro taka jest nasza polityka, jeśli w ten sposób zamierzamy
tworzyć politykę migracyjną, to musimy sprawić, by klimat był
kolejnym powodem, dla którego można się przemieszczać.
Wiemy, że jeśli myślimy o migracji jako o czymś, czego chcemy 
w dłuższej perspektywie, ponieważ przyczynia się ona do naszej
odporności, to istnieje wiele sposobów, dzięki którym możemy
zmaksymalizować korzyści i zminimalizować koszty. Możemy
zmienić tempo, kierunek i skalę migracji. Ludzie będą musieli 
się przemieszczać, ale nie muszą tego robić wszyscy naraz.
Możemy to kontrolować poprzez politykę. Uważam, 
że są to naprawdę ważne wybory polityczne. Ludzie będą 
się przemieszczać, czy nam się to podoba, czy nie. Jeśli
zbudujemy mur, to sprawimy tylko, że migracja stanie się bardziej
niebezpieczna, ale nadal będzie trwać. To nie jest kran, który
można zakręcać i odkręcać. To będzie trwało. Tak czy inaczej,
jeśli chcemy czerpać z korzyści z migracji, to powinniśmy myśleć
o jej ukierunkowywaniu. Nie wszyscy muszą przyjeżdżać 
do jednego małego miejsca i osiedlać się w nim. Możemy
tworzyć miasta siostrzane, budować inicjatywy pomostowe,
tworzyć programy, dzięki którym ludzie będą mogli udać się 
do miejsc, w których ma to większy sens dla całego społeczeń-
stwa. Tam, gdzie istnieje większa zdolność absorpcyjna, można
zmienić tempo migracji, rozłożyć ją w czasie, tak aby nie wszyscy
przybywali od razu. 

To są rzeczy, które możemy zrobić i powinniśmy robić na bie-
żąco. Jeśli nie będziemy obserwować, co się dzieje w miejscach,
skąd ludzie migrują, potem wydarzy się katastrofa i wszyscy 
będą musieli się przenieść w tym samym czasie. Tak dzieje się 
na przykład w przypadku huraganów. Nie mamy żadnych trybów
obserwacji i przemieszczania tych ludzi wcześniej. Nadchodzi
wielka burza i wszyscy muszą uciekać jednocześnie. Jest 
to niezwykle uciążliwe dla wszystkich zaangażowanych. Źle pod-
chodzimy do całej sprawy, wykorzystując ją jako polityczną piłkę
nożną, a nie rzeczywisty problem, którym chcemy zarządzać. 

Ludzie będą się przemieszczać, 
czy nam się to podoba, czy nie.
rozmowa z Sonią Shakh

W świetle migracji związanych z klimatem, co sądzisz o prawie
dotyczącym azylu i migracji w USA oraz w Europie? Czy uważasz, 
że prawo powinno się zmienić w świetle tego, co dzieje się w związku 
z katastrofą klimatyczną? 

W świetle migracji związanych z klimatem, co sądzisz o prawie
dotyczącym azylu i migracji w USA oraz w Europie? Czy uważasz, 
że prawo powinno się zmienić w świetle tego, co dzieje się w związku 
z katastrofą klimatyczną? 



23.

Chciałabym mieć dla ciebie lepszą odpowiedź, ale nie przychodzi
mi w tej chwili nic do głowy, a na pewno widziałam kilka pięknych
prac związanych z migracją. Myślę, że temat jest trudny w przy-
padku ludzkiej migracji, ponieważ tak jak mówiłam, większość
ludzkiej migracji ma miejsce i nie mamy nic przeciwko niej
właśnie dlatego, że jest niewidoczna. Uwidocznienie jej przez
politykę sprawia, że zaczynamy postrzegać ją jako problem 
i zagrożenie. Artyści często starają się uczłowieczyć migrantów
poprzez opowiadanie ich historii. A ja często zastanawiam się,
czy nie lepiej jest po prostu nie zwracać uwagi na migrantów,
którzy stają się kozłami ofiarnymi właśnie ze względu na posta-
wienie ich w światłach jupiterów. 

Myślę, że interesują mnie prace, które pochylają się nad korze-
niami migracji w dziejach ludzkości. Faktem, że ludzie w Europie
nie byli biali od tysiącleci. Wszyscy wyszliśmy z Afryki i mamy
bardzo różnorodne korzenie. Krzyżowaliśmy się w różnych
miejscach na świecie, wszyscy jesteśmy w pewnym sensie
kundlami. To jest naprawdę ciekawe. A już najbardziej inspirują
mnie prace, które pokazują, że jesteśmy zwierzętami wśród
innych zwierząt. Inne zwierzęta poruszają się o wiele dalej,
szybciej i bardziej dynamicznie, a my te migracje wspieramy.
Myślę, że jeśli uda nam się trochę zdławić ludzkie ego, trochę 
je ujarzmić, i spojrzeć szerzej na naturę oraz rolę migracji, myślę,
że wtedy otwieramy umysł. Nie mam na myśli żadnego
konkretnego dzieła. Ale ogólna zasada jest taka, że bardziej
podobają mi się rzeczy związane z innymi gatunkami. Zwierzęta
poruszają się bez przerwy po różnych miejscach, niektóre z tych
ruchów są bardzo inspirujące, po prostu piękne. Sposób, w jaki 
to robią, jest niesamowity. Możemy czuć podziw. A potem
przyznać, że my też jesteśmy zwierzętami, a migracja jest
czymś, co robiliśmy zawsze.

Krzyżowaliśmy się w różnych
miejscach na świecie, 
wszyscy jesteśmy w pewnym 
sensie kundlami.
rozmowa z Sonią Shakh

Chciałabym na koniec zapytać Cię o projekty kulturalne i artystyczne,
które uważasz za wartościowe z punktu widzenia kształtowania
wrażliwości społecznej na klimat i migrację.

Sonia Shakh urodziła się w 1969 roku w Nowym Jorku jako córka indyjskich imigrantów. Ukończyła
dziennikarstwo, filozofię i neurobiologię w Oberlin College. Wykłada równi8eż na innych uczelniach
wyższych rozsianych po całych Stanach Zjednoczonych, takich jak Columbia Earth Institute, MIT,
Harvard,  Brown,  Georgetown i innych.  Interesuje się  głównie  nierównością  między społeczeństwami
wewnątrz nich. Jej artykuły pojawiają się w wielu czasopismach, nie tylko w naukowych.



24.

Uważam, że tworzenie atmosfery paniki to jedna z wiodących
dziś narracji, która w analizach badaczy jest często pomijana.
Wyobrażenia mają wpływ na ludzi, mogą kształtować efekty
pozytywne albo negatywne i wpływać na to, jak osoby głosują,
przez co mają wpływ na kształtowanie polityki. W badaniach
wychodzę od analizy narracji medialnych dotyczących migracji,
którą zajmuje się od dłuższego czasu - byłam mediatorką
kulturalną, pracowałam w centrach dla uchodźców i migracja
zawsze była moją pasją. Od 30 lat obserwuję jak migracja
opisywana jest przez media jako kryzys (emergency), nawet jeśli
kryzysy są przecież natury czasowej - powinny mieć wyraźny
początek i koniec. Migracja w opisie mediów zdaje się być
kryzysem ciągłym, stałym. Moim zdaniem warto zapytać,
dlaczego jest wola, żeby utrzymać tę narrację ciągłego kryzysu. 
Z drugiej strony mamy zmiany klimatyczne. Podczas gdy
migracja to kryzys, panika moralna, polityczna - wymyślona,
wykreowana, kryzys klimatyczny to prawdziwy kryzys,
prawdziwe zagrożenie. Zastanawiam się, co dzieje się z tymi
dwoma kategoriami, kiedy spotykają się w jednej narracji.
Obserwuję zatem jak narracja medialna sprawia, że migracje
klimatyczne opisywane są w kategoriach sumy dwóch kryzysów.
W rzeczywistości tak nie jest. Jeśli mówimy o migracjach
klimatycznych, to powinniśmy myśleć o nich wychodząc poza
ramy, do jakich jesteśmy przyzwyczajeni mówiąc o migracjach 
i zmianach klimatycznych. Oczywiście to są dwa elementy
jednego zjawiska, ale żeby je analizować, według mnie - 
trzeba przyglądać się im oddzielnie. 

Natomiast to, co dzieje się teraz w przestrzeni publicznej ma
charakter paniki moralnej, podwójnego kryzysu, który nie jest
tłumaczony przez żadną analizę naukową czy akademicką. 
Kiedy przyjrzymy się analizom migracji zobaczymy, jak wię-
kszość migracji powodowanych zmianami klimatu to migracje
wewnętrzne. Wyobrażenia publiczne ukazują natomiast miliardy
osób, które z tak zwanego globalnego południa przemieszczają
się na północ. Tak, jakby zmiany klimatyczne dotyczyły tylko
innych krajów - nie nas. W ten sposób figura uchodźcy klima-
tycznego powstaje w wyniku wyobcowania tej kategorii.
Panikocen nie chce zastąpić innych kategorii, które opisują naszą
współczesność jak antropocenu, kapitalocenu. Panikocen 
to towarzysząca kategoria, która chce rzucić światło na wyo-
brażenia, narracje, w tym te medialne, które mają wpływ na ludzi 
i na ich wybory polityczne. 

Panikocen to neologizm, który
wymyśliłam, kiedy pracowałam
nad projektem w ramach
stypendium naukowego Marie
Curie. Wszystko wyniknęło 
z analizy ról, jakie różne narracje
mają we współczesnym
społeczeństwie, jaki wpływ mają 
na wyobraźnię społeczną. 

„Panikocen” to kategoria, która stała się bohaterką Twojej książki, 
jaka jest geneza jej powstania?

2/
Musimy myśleć o innych, lepszych rozwiązaniach  
rozmowa z Eleną Giacomelli



25.

Kiedy migracje i zmiany klimatyczne się spotykają, kwestie
klimatyczne znikają i cały strach koncentruje się na migracjach.
Klimat wykorzystywany zostaje zatem jako kolejny argument 
za zabezpieczaniem granic. Wyobrażenie inwazji - odczuwalnej,
ale nie realnej nie przyczynia się do adaptacji do zmian klima-
tycznych, ale do uszczelniania granic. Chciałabym wiedzieć, 
jak zmienić te narracje, od 30 lat o tym rozmawiamy i nikt jeszcze
nie zdołał tego zrobić. Na pewno ważne jest, aby mówić o spra-
wiedliwości. Pokazując, że nie istnieją nielegalni migranci, ale
istnieje nieuregulowane migracja. To nie osoby są nielegalne, 
to migracja nie jest nieuregulowana. Warto przyjrzeć się inde-
ksom paszportowym, temu, jak dla niektórych osób świat jest
zamknięty, a dla innych otwarty. Wiele razy w badaniach zadaję
pytanie - jak wyglądałby świat bez granic, zwracając jednocześnie
uwagę, że dla wielu osób, w tym dla nas - osób białych z Zachodu,
             świat już jest bez granic. Ja na przykład jestem teraz 
             w Stanach Zjednoczonych. Tak, żeby się tu dostać musia-
             łam złożyć jakieś dokumenty, ale nie była do dla mnie 
             duża przeprawa. Jeśli chcę pojechać na badania 
             do Senegalu - jadę. Natomiast dla niektó-rych osób 
             o „słabszych” paszportach nawet zapytanie o wizę 
             turystyczną jest niemożliwe. Podkreślałabym zatem 
             zawsze kwestię sprawiedliwości przemieszczania się -
             wskazała nierówność szans w przemieszczaniu się  
             pomiędzy krajami, którą zawdzięczamy przeszłości 
             kolonialnej. Dla niektórych świat jest zamknięty, podczas
             gdy dla innych już teraz jest światem bez granic. 

             Zwróciłabym też uwagę na sprawiedliwość klimatyczną - 
kraje i osoby, które najmniej przyczyniły się do obecnych zmian
klimatycznych to te, które teraz najbardziej cierpią z powodu
efektów tych zmian. Według mnie to dobra optyka, jeśli idzie 
w parze ze stwierdzeniem, że zmiany klimatyczne nie mają granic
i dotyczą nas wszystkich, bez względu na pochodzenie. 
Co ciekawe 90% badań nad migracjami klimatycznymi prowa-
dzonych jest przez uczonych z tak zwanej globalnej północy, 
a obiektem badań jest zawsze tak zwane globalne południe. 
Tak jakby również akademicy urasawiali migrantów
klimatycznych. Nie mówię, że kraje południa nie są bardziej
poszkodowane przez zmiany klimatu, ale według mnie ważne
jest, aby cały czas dostrzegać, że sami też możemy być, 
jesteśmy migrantami klimatycznymi. 

Co ciekawe 90% badań nad migra-
cjami klimatycznymi prowadzonych
jest przez uczonych z tak zwanej
globalnej północy, a obiektem badań
jest zawsze tak zwane globalne
południe.
rozmowa z Eleną Giacomelli

Opisujesz pewną analizę dzisiejszych narracji medialnych i politycznych.
Jaki rodzaj narracji mógłby Twoim zdaniem stanowić najbardziej
odpowiednią przeciwwagę, aby nie straszyć, ale także szanować 
obawy społeczeństw?



26.

W moim poprzednim badaniu używałam narzędzia, które
nazwałam Dziennikami Klimatycznymi. Prosiłam osoby z Włoch 
i z Senegalu o robienie zdjęć odpowiadających na pytanie, czym
jest dla nich zmiana klimatu. Osoby odpowiadały poprzez zdjęcia,
każdorazowo opatrzały je krótkim opisem. Zmiany klimatyczne
są trudne do uchwycenia. Mówimy o pułapce komunikacyjnej
wynikającej z faktu, że zjawisko to jest tak ogromne i rozciągnięte
w czasie i przestrzeni, że trudno je uchwycić. Zaobserwowaliśmy,
że zmiany klimatyczne w Senegalu to codzienność osób, coś
obecnego w codzienności, powodującego zniszczenia domów 
i wspomnień. Przyczyniającego się zatem nie tylko do niszczenia
dobytku, rzeczy materialnych, ale też pamięci. Jeden z rybaków
opowiadał nam o budynku swojej szkoły zniszczonej przez erozję
brzegu. We Włoszech natomiast zmiany klimatyczne były
postrzegane jako zagrożenie przyszłości. Teraz oczywiście
odpowiedzi osób wyglądałyby inaczej. Gdybym dziś zadała 
to samo pytanie studentom z Bolonii, którzy dopiero co doświa-
dczyli powodzi ich wyobrażenia na pewno by się zmieniły. Mówię
zatem o moim badaniu z przed dwóch lat, które przez ostatnie
kataklizmy klimatyczne w Europie stało się nieaktualne.

W badaniu, które prowadzę teraz dotyczącym Panikocenu
prosimy osoby o podzielenie się swoimi wyobrażonymi światami.
To swojego rodzaju ćwiczenie z kreatywnego pisania, dotyczące
tekstów na temat wyobrażenia przyszłości (i teraźniejszości)
migracji klimatycznych. To, co interesujące w tym badaniu 
to między innymi fakt, że wyobrażenia migracji klimatycznych, 
ich definicje, nie są jeszcze określone, właśnie się kształtują.
Wychodzą ponadto, na szczęście, poza logikę ofiary i zbawcy,
która pojawiała się i pojawia często, kiedy mówimy o migracjach.
Kategoria ofiary to kategoria, z którą chciałabym popracować.
Kto jest ofiarą w dzisiejszym świecie zmian klimatycznych? 
W narracji medialnej i politycznej my jesteśmy ofiarami zagra-
żających nam migracji klimatycznych. A gdyby tak odwrócić
optykę? Ofiarą jest środowisko. Ofiarą jest osoba dotknięta
zmianami klimatycznymi. Ofiarą jest wyspa, która znika przez
podnoszenie się poziomu wody. Definicja ofiary jest zatem
szeroka. Fakt bycia ofiarą zmian klimatu nie odbiera jednak
sprawczości - możliwości podjęcia decyzji o opuszczeniu 
miejsca zamieszkania, czy o pozostaniu. Mówieniu o zmianach
klimatu towarzyszy często przekonanie o niemożności prze-
mieszczania się. Wyobrażenie o migracjach klimatycznych jest
zatem szerokie. 

[...] wyobrażenia migracji
klimatycznych, ich definicje, 
nie są jeszcze określone, właśnie 
się kształtują. 
rozmowa z Eleną Giacomelli

Badania prowadzisz zarówno wśród społeczności „południa”, 
np. w Senegalu, ale też wśród Europejek i Europejczyków. Czy możesz
podzielić się obserwacjami, jak różne osoby i grupy opowiadają 
o zmianach klimatycznych i jak reagują na ten kryzys?



Badania prowadzisz zaró-
wno wśród społeczności
„południa”, np. w Sene-
galu, ale też wśród
Europejek i Europejczy-
ków. Czy możesz podzielić
się obserwacjami, jak
różne osoby i grupy
opowiadają o zmianach
klimatycznych i jak
reagują na ten kryzys?

A jakie próby artystyczne
opisania tematu 
są ci bliskie?

27.

Amitav Ghosh mówi, że kryzys klimatyczny to również kryzys
wyobraźni ("The climate crisis is a crisis of culture, and thus 
of the imagination”) Nie jesteśmy w stanie go sobie wyobrazić ani
opowiedzieć, to kryzys narracji. Zaczęłam pracować narzędziami
wizualnymi dlatego, że słowa czasem oszukują. Zmiany
klimatyczne mogą mieć wiele znaczeń, a w tłumaczeniu można
utracić sensy, które chciałam podkreślić. Praca z obrazami może
być bardziej intuicyjna, bardziej empatyczna niż słowa. W osta-
tnim czasie przeszłam do pisania kreatywnego próbując opisać
wyobrażenie, które nie jest jeszcze jasne, nie jest jeszcze opowie-
dziane. Działam zatem pomiędzy tym, co intuicyjne, a tym, 
co obecne w literaturze, która opisuje trudność znalezienia
narzędzi do tej narracji. 

Nie wiem. Jest wiele sposobów. To czego trzeba unikać 
to jednoznacznych definicji, odpowiedzi uniwersalnych 
na pytania o związek migracji i zmian klimatu. Ważniejsze byłoby
dla mnie odwołanie się do konkretnych obrazów, żeby połączyć
fragmen-taryczne aspekty zmian klimatycznych. Praktyki
artystyczne, które przemawiają do mnie najbardziej, to te, które
odnoszą się do konkretnego miejsca i doświadczenia - 
do konkretnej wspólnoty, nie ogólne, generalizujące, ponieważ
tego typu opowieści powiększają jedynie chaos. 

Migracja jest zawsze wieloprzyczynowa. Skłonnością Zachodu
jest katalogowanie z migracji z silną tendencją do wykluczania.
Uchodźca - tak, migrant ekonomiczny - nie, uchodźcy klimatyczni
- nie, bo nie istnieją. Konieczność konkretnego zdefiniowania,
czym jest migracja to zachcianka Zachodu stworzona po to, 
aby stworzyć kategorie migrantów pożądanych nie pożądanych.
Czego unikać? Unikać generalizacji, alarmizmów. Wychodzić
natomiast poza bańki, starać się docierać z tematami do różnych
grup poprzez rozmaite narzędzia. Starać się mieć wpływ 
na osoby, które się boją. Strach jest często irracjonalny, 
nie połączony bezpośrednio z realnym zagrożeniem, 
ale spowodowany kolektywnym wyobrażeniem inwazji,
inicjowanym przez europejską prawicę.

Czego należy unikać,
mówiąc o migracji
klimatycznej?



28.

Każda kategoria prawna jest córką swojego czasu. Kategoria
uchodźcy narodziła się po II wojnie światowej i wynikała z bardzo
specyficznej potrzeby - znalezienia rozwiązania prawnego dla
wszystkich europejczyków, którzy znaleźli się poza swoimi
krajami ze względu na wojnę. Miała umożliwić znalezienie
schronienia w krajach, do których te osoby trafiły. Kiedy
powstawała kategoria uchodźcy, w Genewie w 1951, miała ona
limit czasowy i geograficzny. Uchodźca według tej definicji był
Europejczykiem (limit geograficzny) oraz uciekał szukając
schronienia przed 1951 rokiem. Dopiero protokoły z 1967 roku
uznały, że za uchodźców można uznać też osoby, które uciekły
po 1951 roku. Limit geograficzny natomiast pozostał - to sygna-
tariusze konwencji mieli zdecydować, czy za uchodźców
uznawać bedą jedynie osoby z Europy, czy z całego świata.
Odwołuje się do tego, ponieważ oczywiście ważne jest, żeby
znaleźć kategorie według których można zapewnić bezpie-
czeństwo osobom przekraczającym granice. Ale możemy myśleć
innymi kategoriami niż kategoria uchodźcy. Kategoria uchodźcy
to ochrona indywidualna. Zmiany klimatyczne natomiast nie
dotykają pojedynczych osób, ale całych regionów. Kategoria 
ta może być zatem nie wystarczająca. Na pewno trzeba znaleźć
zarówno narzędzia ochrony osób przekraczających granice, 
ale też ochrony osób, które przemieszczają się wewnątrz krajów -
pamiętajmy, że większość osób dotkniętych zmianami klimatu 
i zmuszonych do przemieszczenia się - migruje wewnętrznie.
Narzędziem, które miałoby potencjał ochrony takich osób 
to Loss and Damage - kategoria stworzona w trakcie COP28. 
Póki co przewidziane środki finansowe są bardzo małe, więc
musimy przyjrzeć się jak ten instrument będzie wdrażany. 
Trzeba zatem myśleć również innymi kategoriami. Oczywiście
ochrona między-narodowa ze względu na zmiany klimatu 
jest dobra, ale nie powinna wykluczać myślenia o innych, 
lepszych  

W Uni Europejskiej mówi się o stworzeniu nowej kategorii uchodźców
klimatycznych. Co o tym myślisz?

Kiedy powstawała kategoria 
uchodźcy, w Genewie w 1951, miała
ona limit czasowy i geograficzny.
rozmowa z Eleną Giacomelli

Elena Giacomelli - stypendystka wizytująca w Center for Integrated Earth System Information (CIESIN)
na Columbia Climate School oraz badaczką Marie-Curie na Uniwersytecie Bolońskim, kierowniczką
globalnego projektu „PANICOCENE. Reframing Climate Change-induced Mobilities”, którego celem jest
zbadanie i przeanalizowanie, w jaki sposób dyskursy i narracje medialne mogą prowadzić do stereo-
typów na temat migracji spowodowanych zmianami klimatu. Jej badania koncentrują się na tematach
mobilności i migracji, granic, zmian klimatycznych, etnografii.

rozwiązaniach.



29.

Skupiłam się na badaniach po mniej więcej 10-12 latach pracy
jako pracowniczka socjalna. Przez lata pracowałam z osobami
ubiegającymi się o azyl i migrantami, szczególnie z kobietami,
głównie z Afryki Północnej. Później zaczęłam zajmować się
doradztwem dla administracji publicznej, dla trzeciego sektora,
zajęłam się zatem projektowaniem, rozwojem projektów, 
a następnie dzięki stypendium związałam się z Uniwersytetem
Bolońskim. Obecnie rozpoczynam pierwszy rok studiów
doktoranckich. 

Pierwszy projekt, nad którym pracowałam to Climate of Change.
Dotyczył on opracowania i uruchomienia petycji online, która
miała zostać przekazana na Coop, który odbywał się wówczas 
w Arabii Saudyjskiej. Nasze działania dotyczyły zrozumienia
percepcji ludzi, którzy znajdowali się na obszarach najbardziej
zagrożonych zmianami klimatu. Wspólnie z Eleną Giacomelli 
i Pierluigim Musaro stworzyliśmy metodę, którą nazwaliśmy
Dziennikami klimatycznymi. W czasie pobytu w Senegalu
stworzone zostały grupy WhatsApp, poprzez które zadawaliśmy
pytania i zbieraliśmy odpowiedzi w formie materiałów
wizualnych. Opracowałam materiały z tej pracy, a następnie
zajęłam się rozpowszechnianiem zarówno wyników badania, 
jak i samej metodologii, której używaliśmy, tak aby narzędzia
wizualne stały się nie tylko narzędziem badawczym, ale także
narzędziem do analizy dostępnymi także dla organizacji, które 
na co dzień nie prowadzą badań.

3/
Co nam umyka?  
rozmowa ze Stefanią Pecą

Jak wygląda Twój sposób przyglądania się migracjom klimatycznym,
na czym koncentrujesz się w swoich badaniach?

Wspólnie z Eleną Giacomelli 
i Pierluigim Musaro stworzyliśmy
metodę, którą nazwaliśmy 
Dziennikami klimatycznymi.
rozmowa ze Stefanią Pecą



30.

Był to pierwszy projekt, który realizowałam z Reimagining Mobilities. RM to nieformalny
kolektyw osób pracujących na wydziale socjologii, które przyglądają się tematowi
mobilności, próbując znaleźć nowe narzędzia i metody mówienia o migracjach. Moja
perspektywa polega na próbie wyobrażenia sobie sprawiedliwej mobilności, a więc
swobody   przemieszczania   się   ludzi,    która   opiera   się   na   aspiracjach   danej   osoby 
do lepszego życia i nie jest związana z systemami, strukturami, granicami, dokumentami.
Kryzys klimatyczny doświadczany jest w różny sposób w zależności od miejsca
zamieszkania. Jeśli w regionie, w którym mieszkam, wystąpi powódź, mogę z łatwością
przenieść się w inne miejsce, jestem nieco bardziej chroniona niż osoba migrująca z tego
samego powodu z innej części świata. Jeśli terytorium, na którym mieszkam, urodziłam się
i dorastałam,  to  na  przykład obszar  przybrzeżny  Senegalu,  który  jest  całkowicie różowy
od wody, muszę się przenieść, ale gdzie? Jakie mam możliwości i swobody w obecnym
systemie? Nie uważam za dobre prawa, które wprowadza kolejną kategorię - uchodźctwa
klimatycznego. Ponieważ robiąc to, podążamy tylko za systemem, który chce precyzyjnego
podziału ludzi, zaszufladkowania ich do pewnych kategorii, podczas gdy wiemy bardzo
dobrze, wiemy już z prawa dotyczącego osób ubiegających się o azyl, że kategorie te służą
następnie do manipulacji na poziomie politycznym i wykluczają ludzi z dostępu do praw,
zamiast je uwzględniać. 

O co warto walczyć? Moim zdaniem warto walczyć o uznanie człowieczeństwa, 
prawa do zdrowego życia, prawa do życia i oddychania. 
To podstawowe prawa człowieka, tak jak prawo do przemie-
szczania się. 

We Włoszech udało się politykom zdemontować Konwencję
Genewską dotyczącą osób ubiegających się o azyl, mówiąc 
o możliwości migracji do najbliższych „bezpiecznych” krajów,
podejrzewam zatem, że nawet jeśli powstałoby prawo dotyczące
uchodźców klimatycznych, ono również zostałoby zdemon-
towane. Kluczowe wydaje mi się uświadomienie sobie, że kryzys
klimatyczny wpływa zarówno na osoby, które mieszkają po dru-
giej stronie świata, jak i na mnie. Zdając sobie sprawę oczywiście
z przywilejów czy ich braku, które znacząco zmieniają sposoby 
i możliwości radzenia sobie z tym kryzysem, nadal wydaje mi się,
że kryzys ten może być szansą na lepsze zro-zumienie innych,
którzy znajdują się w trudnej sytuacji. To może być szansa
dotarcia do ludzi, którzy być może obecnie nie są wrażliwi 
na tę kwestię. Fakt, że coraz częściej w Europie jesteśmy
świadkami takich sytuacji, jak powodzie i inne kataklizmy 
być może poruszą nas w kwestii przyjmowania ludzi, którzy
przybywają z innych części świata z powodu tych 
samych                   .zagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeńzagrożeń



31.

Myślę, że musimy pracować nad podejściem bardziej kulturowym niż systemowym. Ze względu 
na fakt, że trzeci sektor działa na rzecz pomocy bezpośredniej prawie nie hybrydyzuje ze światem
zewnętrznym. Więc to inne czynniki kształtują ogólną zbiorową świadomość. Wydaje mi się, 
że przede wszystkim musimy nauczyć się komunikować, jakie są poziomy złożoności, które kryją się
za migracją danej osoby i przebywaniem tej osoby na nowym terytorium.

Jakie narzędzia uważasz za odpowiednie do podnoszenia świadomości
na temat migracji i kwestii klimatycznych? Jak wybierasz narzędzia, 
z którymi pracujesz?

Dzienniki klimatyczne zostały po raz pierwszy wykorzystane
przez nas w pracy z osobami, których głównymi językami nie 
są języki używane w Europie. Pracowaliśmy z obrazami,
ponieważ obraz pozwala opowiedzieć historię, a także ma wielką
moc, która polega na pokazaniu mi miejsca, które mogę zobaczyć
poprzez czyjeś spojrzenie. Dzięki Dziennikom klimatycznym
mogliśmy obserwować zatem za pomocą obrazów, jak wygląda
życie osób, która mieszkają gdzie indziej. Jak działa obraz?
Pozwala pracować bez konieczności używania, słów, jest 
to najbardziej bezpośredni sposób komunikacji i wierzę, że jest 
to bardzo potężne narzędzie również dla osób, które nazywam
emocjonalnymi analfabetami, w sensie całej serii ludzi, którzy 
być może mają kompetencje językowe do mówienia w różnych
językach, ale nie mają połączenia ze swoimi emocjami.
Zaczynam od indywidualnej pracy, a następnie staram się
przekształcić ją w zbiorowe doświadczenie. Każdy z nas
umieszcza w obrazie historię i dzięki narzędziu online, jakim jest
nasza grupa na Whatsappie zbieramy ludzi, którzy nigdy
wcześniej ze sobą nie rozmawiali, którzy nigdy wcześniej nie
dzielili się niczym, ale którzy zabrali się do pracy, aby stworzyć
coś, co poprzez obraz i słowa oddaje złożoność pewnych zjawisk
w danej części świata. Ważnym tematem dla mnie w każdym
projekcie jest to, jak przejść od jednostkowego działania 
do kolektywu. Każdy z nas ma swoje własne pomysły, 
ale to kolektyw pozwala ci toczyć bitwy. 

Dzięki Dziennikom klimatycznym
mogliśmy obserwować zatem za
pomocą obrazów, jak wygląda życie
osób, która mieszkają gdzie indziej.
rozmowa ze Stefanią Pecą

W mojej opinii ciekawym narzędziem jest również wykorzysty-
wanie istniejących prac - wykorzystywanie zarówno obrazów, 
jak i krótkich notatek, tworzenie kolaży, które również pozwalają
łączyć to, co indywidualne z pracą grupową. Artystka-badaczka,
którą poznałam w Budapeszcie, przeprowadziła rezydencję
artystyczną z nigeryjskimi kobietami mieszkającymi w Anglii. 
Były to Nigeryjki, które wyemigrowały z powodów ekonomicz-
nych, a zatem grupa traktowana zdecydowanie najgorzej jeśli
chodzi o grupy migranckie w Anglii. Artystka przeprowadziła
spotkania, warsztaty, kręgi z grupą, które nagrywała, a następnie
z nagrań stworzyła zapętloną ścieżkę dźwiękową, gdzie jesteś 
w stanie odróżnić poszczególne słowa, ale nie składają się one 
w płynną narrację, ale raczej tworzą zbiorowy krzyk osób, które
zwykle są „obiektem” badań akademickich. Uważam, że to bardzo
piękny projekt artystyczno-badawczy. 



32.

Myślę, że ważną rzeczą, którą robimy rzadko jest zbieranie opinii od obywateli i obywatelek, aby
zrozumieć, czemu ludzie myślą tak, a nie inaczej. Czego my, jako istoty ludzkie, nie rozumiemy 
o drugim człowieku? Coś nam zdecydowanie umyka, jeśli w najpotężniejszym kraju na świecie znów
rządzi osoba, która promuje masowe deportacje, budowanie murów, zaprzecza zmianom klimatycz-
nym, a w międzyczasie wspiera ludobójstwo po drugiej stronie świata. Skąd bierze się ten dryf 
w kierunku negacjonizmu? Jest on naprawdę niepokojący, ponieważ oznacza, że ludzie nie mają
kontaktu z rzeczywistością i historią. Jak możemy do nich dotrzeć i otworzyć debatę z tymi, którzy
myślą inaczej? Moim zdaniem jedynym sposobem jest właśnie zebranie wywiadów, opinii w celu
zrozumienia ich myślenia, zainicjowania wspólnej rozmowy. 

Jak myślisz, w jaki sposób perspektywa feministyczna może pomóc
zmienić myślenie o migracji klimatycznej? Jaki rodzaj myślenia, 
ale także jakie działania, jakie umiejętności dał ci feminizm, 
są przydatne w twoich badaniach, ale także w codziennej praktyce
pracy nad tymi kwestiami. 

Pierwsza kwestia, ale bardzo trudna do zastosowania, to praktyka
samoświadomości, trywialnego faktu rozpoznawania w histo-
riach, w słowach kogokolwiek, kogo masz przed sobą, godności,
do kształtowania w sobie troski, w szerokim znaczeniu tego
słowa. To, co feminizm stara się robić i co ja staram się stoso-
wać w codziennej pracy, to zdolność do kwestionowania danych
kategorii, danych reżimów społecznych. Jeśli zaczniemy kwestio-
nować aspekty, które rządzą naszą gospodarką, takie jak 
np. rodziny mononuklearne, prawdopodobnie będziemy również
w stanie kwestionować inne modele, jak modele zamknięcia
ludzkich ciał kwestionowane przez transfeminizm. Na co dzień
nie kwestionujemy pewnych kluczowych pojęć, prawda? Femi-
nizm, ten intersekcjonalny, ma zdolność odczytywania wszy-
stkich poziomów dyskryminacji, których doświadcza dana osoba,
a które wynikają właśnie z klasy, pochodzenia rodzinnego, sta-
tusu społeczno-ekonomicznego i koloru skóry. Dostrzeżenie, 
że w migracji klimatycznej istnieje intersekcjonalność, być może
pozwala nam również zakwestionować dynamikę dominacji.
Ponieważ u podstaw, jest właśnie rozpoznanie mechani-
zmów władzy. 

Feminizm, ten intersekcjonalny, 
ma zdolność odczytywania wszy-
stkich poziomów dyskryminacji, [...]
rozmowa ze Stefanią Pecą



33.

W odniesieniu do tego, co powiedziałeś o świadomości ludzi na temat
zmian klimatycznych i migracji klimatycznej, jeśli uważasz, że ta rzecz
jest, to znaczy, czy zmieniła się od nie wiem 5 lat temu, 10 lat temu z
wydarzeniami takimi jak ostatnie powodzie?

Poruszam się w bańce, więc bardzo trudno mi powiedzieć. 
Ale to interesujące pytanie. Bardzo bym chciała, żeby tak było, 
ale nie wiem, czy nie ma tu zastosowania zasada „wojny między
biednymi”. Ludzie w czasie ostatnich kataklizmów naturalnych 
w Europie potracili całe dobytki, życie. Jeśli jest zagrożenie
dotykające twoją najbliższą okolicę, twoich bliskich - koncen-
trujesz się na pomocy w tej sprawie. Czy jednocześnie uwrażliwia
cię to i skłania do działania w aspektach pomocy innym ucie-
kającym przed podobnymi zagrożeniami z innych części świata?
Z pewnością jest taka szansa, ale co z nią zrobimy, jest nadal
niejasne. To bardzo ciekawe, jak potrzeby na poziomie bezpie-
czeństwa mojej okolicy, mojego miasta łączą się z poziomem
globalnym. Jak zmieniamy się w czasach kryzysu? Jak reagujemy
na zagrożenie i dlaczego najbardziej przejmuje nas to, co obok,
od czego zależy, czy wydarzenia te nastawiają nas na dalsze
odseparowywanie się albo na pomoc innym?

Stefania Peca - badaczka na Uniwersytecie Bolońskim, członkini kolektywu Reimagining Mobilities,
konsultantka dla podmiotów trzeciego sektora i administracji publicznej w dziedzinie migracji i inte-
gracji społecznej. Od listopada 2023 r. jest asystentką w projekcie Effetto Farfalla. Cambiamo le parole
per cambiare il mondo w kwestiach dyskryminacji oraz w projekcie Turismo delle Radici. Współpracuje
przy projekcie o migracjach klimatycznych Re-think the challenge, serii seminariów, które będą
wykorzystywać kreatywne narzędzia, takie jak kreatywne pisanie, w celu stworzenia współpracy między
różnymi grupami docelowymi: aktywistami/aktywistami, badaczami i naukowcami, dziennikarzami.
Feministka.

https://www.cospe.org/paesi/italia/68994/effetto-farfalla-cambiamo-le-parole-per-cambiare-il-mondo/
https://www.cospe.org/paesi/italia/68994/effetto-farfalla-cambiamo-le-parole-per-cambiare-il-mondo/
https://reimaginingmobilities.org/re-think-the-challenge/


34.

Czym jest i czym powinna być sprawiedliwość przemieszczania się
(mobility justice) w dzisiejszym świecie?

Chciałabym zacząć od odniesienia do „mobilnej ontologii”, 
a jednocześnie do pracy filozofa Thomasa Naila. Jego najno-
wsza książka, która ukazała się w tym roku, nosi tytuł “Filozofia
ruchu”. Podsumowuje ona niektóre z jego wcześniejszych prac 
i wyjaśnia ideę mobilnej ontologii, w której mobilność jest
podstawą wszystkiego. 

Nasz świat jest światem energii. Zamiast więc rozpoczynać
jakąkolwiek analizę społeczną lub polityczną odnoszącą się 
do sprawiedliwej mobilności z „siedzącej perspektywy” państwa
narodowego, społeczeństwa, a nawet jednostek, grup lub społe-
czności, musimy myśleć o mobilności jako o czymś, co jest 
u podstaw wszystkiego. Zbyt często, gdy ludzie myślą o ucho-
dźcach, migrantach, granicach lub osobach ubiegających się 
o azyl, wychodzą z punktu widzenia, że podstawą tych rozważań
powinna być idea państwa narodowego. W jego granicach
podejmowana jest decyzja o tym, kogo wpuścić, a kogo nie. 

4/
To nasz styl życia napędza zmiany klimatyczne, 
a zmiany klimatyczne napędzają wysiedlenia  
rozmowa z Mimi Sheller

[...] mobilność jest podsta-
wą wszystkiego.
rozmowa z Mimi Sheller



35.

W mojej książce Mobility Justice argumentowałem, że wszystkie
mobilne procesy mają charakter ciągły, zaś niektóre koncepcje
zostały wyłonione lub opracowane w celu kontrolowania lub
kanalizowania tych przepływów. Z tej potrzeby powstało państwo
polityczne, rodzaj scentralizowanej siły państwa. Również
populacje powstały z pewnego rodzaju kanalizowania różnych
mobilności. To mój sposób na odwrócenie narracji i zasta-
nowienie się nad tym, co traktujemy jako punkt wyjścia 
do rozważań. Istnieją powiązania i procesy ciągłości, zakłóceń,
relacji. Świat jest zorganizowany w obszary, które, można
powiedzieć, są rodzajem tymczasowych formacji. I tu pojawia 
się kwestia sprawiedliwej mobilności, ponieważ obszary 
te są również obszarami władzy. Można pomyśleć o państwie
narodowym lub prawach dotyczących tego, kto jest obywatelem,
a kto nie, kto może wjechać i zostać, a kto może zostać
deportowany. Obszarem ruchu jest państwo polityczne, 
a obywatele są wytwarzani w tym obszarze. Wszystko zależy
więc od wzajemnych przemieszczeń. 

Wszystko zależy więc 
od wzajemnych przemieszczeń.
rozmowa z Mimi Sheller

Sprawiedliwość przemieszczania się jest nadrzędną koncepcją myślenia o tym, w jaki sposób
władza wpływa na zarządzanie i kontrolę mobilności lub przepływów oraz w jaki sposób kształtują
się wzorce nierównej mobilności i bezruchu lub mobilności i zamieszkiwania, które tworzą
nierówności w obiegu ludzi, zasobów i informacji. Tak więc sprawiedliwość przemieszczania się
jest terminem określającym myślenie o władzy i nierównościach w dystrybucji mobilności 
i niemobilności w tym nadrzędnym systemie. 

Dla mnie sprawiedliwość przemieszczania się występuje na wielu

różnych poziomach. Można zacząć od naszych ciał i tego, jakie

mamy możliwości poruszania się. W wielu społeczeństwach 

i kulturach istnieją ograniczenia dotyczące niektórych mobilności

cielesnych, na przykład ograniczenia ze względu na płeć,

biseksualność, rasę, klasę, wiek czy niepełnosprawność. Tak więc

sprawiedliwość przemieszczania się zaczyna się od pytania: 

Czy mamy możliwość decydowania o naszych własnych

ruchach? Czy są one kontrolowane przez innych? Następnie

można pomyśleć o szerszej skali - kiedy zaczynamy poruszać 

się w przestrzeni, czy to miejskiej, czy wiejskiej, do jakiego

stopnia mobilności jesteśmy zdolni? W jaki sposób systemy

władzy regulują cyrkulację różnych grup ludzi w przestrzeni

miejskiej? I wtedy dochodzimy do pytania: jakie są regulacje

dotyczące mobilności w granicach i ponad granicami na różnych

terytoriach? W jaki sposób granice, mury, punkty kontrolne,

bramy, paszporty, ośrodki detencyjne i wszystkie zaprojekto-

wane specjalnie technologie kontrolują mobilność? W jaki 

sposób wszystkie one przyczyniają się do tworzenia mobilności 

i sprawiedliwości? 



36.

Ostatecznie rozważałabym również planetarną skalę przepływów
zasobów i cyrkulacji energii, które napędzają zużycie paliw
kopalnych i globalne ocieplenie, a także zanieczyszczenia, które
również przyczyniają się do przemieszczania się ludzi. Mówię 
o mobilności roślin i zwierząt, ale też skał czy wody, rzek,
czegokolwiek, co jest metabolizmem energii na Ziemi. Nasza
planeta, nasz układ słoneczny i nasz wszechświat. Możemy także
myśleć o ruchu w bardziej subtelnym sensie, nie jako o ruchu 
z jednego punktu na Ziemi do drugiego, ale jako o pewnego
rodzaju strumieniu. O liściach, które są w ciągłym, lekkim drżeniu,
o naszych ciałach, które bez przerwy oddychają. To również 
są ruchy. Kiedy ludzie zabierają zbyt dużo energii i nie szanują
ruchu roślin, zwierząt lub innych metabolizmów energetycznych
na Ziemi, niszczą warunki naszej własnej egzystencji. 

Moim zdaniem, kiedy mówimy o sprawiedliwości w zakresie
mobilności musimy brać pod uwagę te wszystkie perspektywy 

i sposoby myślenia o metodach kontrolowania mobilności.

Nasza planeta, nasz układ 
słoneczny i nasz wszechświat.
rozmowa z Mimi Sheller

Aby mówić o działaniach i i współpracy na rzecz sprawiedliwej
mobilności, moim punktem wyjścia byłoby zastanowienie się, 
co rozumiemy przez sprawiedliwość? Istnieje wiele różnych form
sprawiedliwości lub naszych koncepcji sprawiedliwości. W pew-
nym sensie sama sprawiedliwość jest mobilna. Systemy prawne
lub codzienne praktyki, w których tworzymy sprawie-dliwość, 
są ruchome i same w sobie są mobilne. Samo prawo jest
mobilne. W teoriach sprawiedliwości często rozróżnia się różne
rodzaje sprawiedliwości, w tym sprawiedliwość dystrybutywną,
czyli sprawiedliwy podział ryzyka i korzyści, dostęp do różnych
rodzajów dóbr. Wiele aspektów sprawiedliwości komunikacyjnej
dotyczy idei równego dostępu i sprawiedliwej dystrybucji
systemów transportu publicznego lub ścieżek rowerowych.
Często zwracamy uwagę na sprawiedliwość proceduralną,
mówimy o tym, do kogo należą procesy decyzyjne.
 
Potrzebujemy znaczącego udziału społeczności w zarządzaniu
systemami mobilności. W tym celu potrzebujemy dostępu 
do informacji, istotnego zrozumienia, świadomej zgody opartej 
na różnych rodzajach wiedzy lokalnej. Również sprawiedliwość
proceduralna wymaga tego, co niektórzy nazywają rozpoznaniem
(recognition). Musimy mieć partycypacyjne rozpoznanie 
w rozważaniach na temat sprawiedliwości. A to wymaga
pewnego szacunku dla wkładu różnego rodzaju osób lub
podmiotów oraz poszanowania autonomii jednostek. W tym 
celu musimy również zająć się istniejącymi wcześniej relacjami
władzy między uczestnikami rozważań. 

Porozmawiajmy o działaniach i współpracach, które według ciebie
mogą w jakiś sposób wesprzeć tego rodzaju myślenie o mobilności.



W mojej pracy często mówię 
o mobilności opiekuńczej, 
uważnej mobilności.
rozmowa z Mimi Sheller

Idea sprawiedliwości deliberatywnej oznacza, że musi być onazakorzeniona w zasadach egalitarnych, w których istnieją plura-listyczne możliwości wkładu. Moglibyśmy mieć deliberatywną i proceduralną sprawiedliwość partycypacyjną dla ludzi, któradoprowadziłaby nas do bardziej sprawiedliwego podziału, ale w jaki sposób reprezentowani są nie-ludzie? Jak reprezentowanesą rośliny, zwierzęta czy rzeki? Tak więc do tych różnych formsprawiedliwości powinniśmy również dodać ideę sprawiedliwościepistemicznej. Istnieją na przykład różne formy wiedzyniezachodniej lub rdzennej, które mogą obejmować w swoimepistemicznym myśleniu perspektywę nieludzką.
Wszystkie te elementy mówią o działaniu w drodze deliberacji i wspólnego podejmowania decyzji, które byłyby źródłeminformacji dla naszych systemów prawnych i politycznych na drodze dążenia do większej sprawiedliwości w zakresiemobilności. Moglibyśmy zapytać, w jaki sposób ludzie spotykająsię, aby faktycznie stworzyć momenty rozważań i działania na rzecz sprawiedliwości w zakresie mobilności. Jest to coś, co często dzieje się w różnego rodzaju ruchach społecznych lubkolektywach, które wspierają innych, troszczą się o innych lubdzielą się zasobami. W mojej pracy często mówię o mobilnościopiekuńczej, uważnej mobilności. Myślę o mobilnościopiekuńczej jako o przestrzeniach, w których ludzie są obecni,słuchają i pomagają sobie nawzajem. Mogą to być organizacjepomagające migrantom i uchodźcom w poszczególnych krajach i na granicach. W USA działają grupy, które zostawiają wodę na pustyni na amerykańsko-meksykańskim pograniczu, abypomóc w przeżyciu osobom pozostawionym tam na pastwę losuprzez przemytników, tzw. kojotów. Zostawienie wody,dostarczanie informacji, udzielanie różnego rodzaju pomocyludziom na granicy, czy w tak zwanych miastach „sanktuariach”jest naprawdę ważne, aby spróbować stworzyć większemożliwości politycznego roszczenia do sprawiedliwości w zakresie mobilności.

37.



[...] Trump wzywał nie tylko 
do budowy muru, ale też 
do masowych deportacji.
rozmowa z Mimi Sheller

Zacznę od kilku naprawdę interesujących prac artystycznych,
które powstały na granicach, konkretnie na granicy USA 
z Meksykiem, do której właśnie się odniosłam. W USA bardzo
obecne są, szczególnie za sprawą prezydenta Trumpa, ale
istniejące również przed nim, postulaty wzywające do budowy
muru, aby powstrzymać migracje. W pierwszej kampanii
prezydenckiej w 2016 r., Trump wzywał nie tylko do budowy 
muru, ale też do masowych deportacji. Pomysł polegał na tym, 
że nieudokumentowani imigranci powinni być masowo
deportowani z kraju. W pierwszej fazie wzrostu tego rodzaju
dyskursu politycznego Electronic Disturbance Theater, bardzo
interesująca grupa artystyczna z siedzibą w południowej
Kalifornii, stworzyła interwencję artystyczną, konceptualne dzieło
sztuki o nazwie Transborder Immigrant Tool. Wykorzystanym 
w projekcie obiektem miał być telefon, bardzo podstawowy
model telefonu z klapką, który byłby wręczany migrantom
próbującym przedostać się z Meksyku do Stanów Zjednoczonych
przez pustynie, na której ginęło wielu ludzi. Telefon wyposażony
miał być w kompas i pozwalałby na jednokierunkową komu-
nikację, więc nie zdradzałby lokalizacji osób w drodze.
Lokalizacja byłaby zamaskowana, ale osoby miałyby dostęp 
do kompasu, który pokazywałby miejsca, w których pozosta-
wione zostały przez aktywistów skrzynki z wodą. Jednocześnie
koncepcja zakładała, że telefon będzie zapewniał nie tylko dostęp
do wody, ale również do poezji przesyłanej na urządzenia 
w wiadomościach tekstowych. W ten sposób granica zostałaby
na nowo uczłowieczona, ponieważ dawałaby ludziom zarówno
wodę, której potrzebowali do przetrwania, jak i poezję, uznając 
ich człowieczeństwo i potrzebę nadziei, inspiracji. Projekt, wraz 
z dostępnem do wody, wprowadziłby w miejsce zagrożenia 
i śmierci poezję. 

38.

Porozmawiajmy o działaniach i współpracach, które według ciebie
mogą w jakiś sposób wesprzeć tego rodzaju myślenie o mobilności.

Cały projekt nigdy nie został wprowadzony w życie, ponieważ
istniało wiele trudności związanych z obecną polityką graniczną
w tamtym czasie. Sam pomysł wywołał jednak duże poruszenie

w mediach. Media głównego nurtu były zaniepokojone samą
koncepcją. Taki był cel Electronic Disturbance Theater -

zakłócenie narracji, jednostronnych komentarzy, mediatyzacji
granicy. Projekt przebił się do przestrzeni publicznej

kwestionując cały wysiłek włożony w budowę muru. Zwracał
uwagę na powodowanie śmierci ludzi na pustyni, ujawniał

okrucieństwo, teatr okrucieństwa granicy. 

edtedtedt



John Craig Freeman stworzył pracę zatytułowaną Borderwall Las

Fronteras. W pracy tej wykorzystał zrobioną przez grupę wspiera-

jącą migrantów ogólnodostępną mapę pustyni na pograniczu

USA i Meksyku, która pokazywała wszystkie lokalizacje, w których

znaleziono martwą osobę. Artysta stworzył aplikację, która

oznaczała każdą z lokalizacji małym szkieletem, podobnym 

do tych, które można zobaczyć w Meksyku podczas Dia de los

Muertos. Te małe szkielety pojawiły się jako nakładka - gdy

trzymało się telefon w górze będąc na pustyni bądź spojrzało 

na mapę Google Earth, można było zobaczyć małe szkielety 

w każdym z punktów, w których znaleziono martwą osobę. 

A było ich tysiące. Powstał swoisty pomnik graniczny, rodzaj

publicznego znacznika, do którego można było uzyskać dostęp 

z dowolnego miejsca na świecie, aby zwizualizować skalę

śmierci, która miała miejsce na naszym pograniczu. Również 

w Europie, w związku z przeprawami przez Morze Śródziemne 

i tak zwanym kryzysem migracyjnym z 2015 roku wielu artystów

stworzyło publiczne pomniki, które miały na celu zainicjowanie

debaty publicznej zwracającej uwagę na ilość śmierci na grani-

cach. Artyści próbowali reprezentować to, co dzieje się na gra-

nicach na różne sposoby. Inną metodologią jest tworzenie

bardziej partycypacyjnych dzieł sztuki, spotykanie się z migran-

tami w sposób, który staje się rodzajem interwencji artystycznej -

tworzy się miejsca schronienia, serwuje posiłki, buduje inne formy

pomocy bezpośredniej. 

39.

Niedawno współtworzyłam artykuł z Andreasem Neefem.
Andreas zwrócił uwagę w swojej pracy na fakt, że dominującym
obecnie rodzajem narracji lub ram, zwłaszcza wokół migracji
klimatycznej, ale także bardziej ogólnie przyszłości migracji, jest
to, że coraz więcej ludzi jest teraz w ruchu i zostaje przesiedlo-
nych. Obiektywnie rzecz ujmując, liczba migrantów na świecie
stale rośnie i przewiduje się, że będzie nadal rosnąć. W debacie
publicznej coraz częściej pojawia się temat związany z wysie-
dleniami klimatycznymi - mówi się, że miliony ludzi zostaną
przesiedlone z powodu zmian klimatu i że wszyscy będą migro-
wać do bezpieczniejszych środowisk - szczególnie na północ,
ponieważ obszary na globalnym południu stają się coraz
gorętsze, pustynne, wylesione, rzeki wyschły i nie ma już ryb,
pojawiają się intensywne burze i inne ekstremalne zjawiska. 

Na co zwracać uwagę w narracji publicznej o migracjach
klimatycznych, aby przyczyniała się ona do promowania 
sprawiedliwej mobilności?

[...] spotykanie się z migrantami 
w sposób, który staje się rodzajem
interwencji artystycznej [...]
rozmowa z Mimi Sheller



Wszechobecna narracja promuje teraz strach i panikę przed
zbliżającymi się przesiedleniami klimatycznym i tym, jak sobie 
z nim poradzimy. Narracja ta wykorzystywana jest do napędzania
ruchów politycznych, które wzywają do budowania murów 
i trzymania ludzi z dala od Twierdzy Europa, Ameryka czy
Australia. Jest to bardzo silna ideologia polityczna, ponieważ 
w jej konsekwencji ludzie boją się „zalewu” migrantów. Dlatego
naprawdę ważne jest, abyśmy zakwestionowali tę narrację 
i przełamali jej wpływ na naszą wyobraźnię, ponieważ nie jest 
to ani dokładny ani prawdziwy opis tego, co się dzieje. 

Jednym ze sposobów, w jaki próbuję zmienić sposób, w jaki
rozumiemy to, co się dzieje, jest rozmowa o naszym własnym
związku z klimatem. Mobilność klimatyczna jest związana 
z naszym stylem życia opartym na wykorzystaniu paliw kopal-
nych. To nasz styl życia napędza zmiany klimatyczne, a zmiany
klimatyczne napędzają wysiedlenia. Jeśli więc w niektórych
miejscach dochodzi do przesiedleń, to tak naprawdę my, a przez
my rozumiem grupę, którą nazywam elitą kinetyczną, jesteśmy
ich główną przyczyną. Zmiana nie powinna polegać na budowa-
niu murów. Zmiana powinna polegać na zmianie naszego
zachowania i zmianie przyczyn niestabilności klimatu. To byłaby
pierwsza kwestia. 

40.

Drugą kwestią związaną z mobilnością klimatyczną jest to, że kiedy ludzie się przemieszczają, często nie jest to jedno-kierunkowy liniowy ruch z globalnego południa na globalnąpółnoc. Po pierwsze, wiele przemieszczeń ma miejsce w obrębiekrajów. Większość ludzi, którzy są przesiedlani z powodu suszy,burz lub pożarów, pozostaje w swoim kraju, tylko przenosi się na inny, niezagrożony obszar. Istnieje również wiele migracji ze wsi do miast, ponieważ rolnictwo jest zagrożone i upada. Niema powodu, by sądzić, że nastąpi masowa migracja do Europylub Stanów Zjednoczonych. Powodem, dla którego ta szczególnamigracja ma miejsce, jest popyt na siłę roboczą w USA i Europie,związany z wysokim poziomem konsumpcji. Musimy zatemmówić przede wszystkim o naszym zużyciu energii, wykorzy-staniu paliw kopalnych, naszym zapotrzebowaniu na siłę roboczą,ze względu na gospodarkę konsumpcyjną, w której żyjemy. Jeśli chcemy zmienić kwestię migracji, nie powinno chodzić o to, czy przyjmujemy migrantów, czy nie. To powinna byćszersza, jak ja ją nazywam, kinopolityczna rozmowa, deliberacja.Powinna to być kwestia sprawiedliwej zmiany na poziomieplanetarnym. Powinniśmy przyjrzeć się temu, jak nasze zużycieenergii wpływa na zdolność ludzi do pozostania i życia tam, gdziechcą pozostać i żyć. 

[...] spotykanie się z migrantami 
w sposób, który staje się rodzajem
interwencji artystycznej [...]
rozmowa z Mimi Sheller



41.

Po ostatnich wyborach w USA, ale również po wypowiedziach 
i działaniach rządów Europejskich widzimy, że polityki promujące
bardziej liberalne i humanistyczne podejście zostają odrzucane
przez nasze społeczeństwa. Wygrywają pomysły budowania
murów i masowych deportacji. Powoduje to duże napięcia
polityczne. Pracuję teraz z naukowcami ze Szkoły Prawa 
w KTH w Sztokholmie nad rozważaniami o mobilności prawnej.
Rozmawiamy nie tylko o prawie kształtującym mobilność, 
ale także o mobilności prawa i o tym, jak sama sprawiedliwość
jest mobilna. Przenosi to nas na inny poziom lub grunt myślenia.
Państwa narodowe, ustawodawstwo krajowe i granice
państwowe wyłoniły się z kontroli i nadzoru nad mobilnością.
Państwo narodowe nie powinno być formacją, która decyduje 
o tym, kto jest obywatelem, a kto nie, kto może zostać
deportowany, a kto uwięziony, i w konsekwencji, kto ma żyć, 
a kto umrzeć. Czym więc byłaby inna terytorializacja prawa 
lub jak stworzyć inne ramy prawne, które pozwoliłyby 
na sprawiedliwość? W USA mamy miasta-sanktuaria, które
próbują stosować prawo miejskie i promują działania oparte 
na spo-łeczności, rodzaj lokalnej sprawiedliwości w zakresie
mobilności. Bitwy prawne toczą się w różnych jurysdykcjach.
Czasami są one ze sobą sprzeczne. Myślę, że pytanie nie
powinno dotyczyć tego, jak zmienić politykę graniczną państwa
jako taką, ale jak zmienić rodzaj jurysdykcji prawnej, w której
określa się swobodę przemieszczania się.

[...] polityki promujące bardziej
liberalne i humanistyczne podejście
zostają odrzucane przez nasze
społeczeństwa.
rozmowa z Mimi Sheller

Istnieje pomysł ustanowienia odrębnej kategorii dla uchodźców
klimatycznych oraz wiele różnych opinii na temat tego, jak sobie 
z tym poradzić. Jak według Ciebie prawo powinno odnosić się 
do tego tematu?

Mimi Sheller - jest dziekanką  The Global School  w  Worcester Polytechnic Institute  w Massachusetts
w  Stanach  Zjednoczonych.  W  latach   2009 - 2021   była  profesorką  socjologii  na  Wydziale   Kultury
i Komunikacji oraz dyrektorką-założycielką New Mobilities Research and Policy Center na Drexel
University w Filadelfii. Jest uważana za „kluczową teoretyczne w badaniach nad mobilnością,
specjalizuje się w postkolonialnym kontekście Karaibów.



42.

Język konstruuje rzeczywistość, więc przede wszystkim sposób,
w jaki nazywamy zjawiska, jest bardzo ważny. Kiedy mówimy 
o kryzysie klimatycznym, ważne aby przeanalizować, dlaczego
doszliśmy do tego punktu. To nie tylko ewolucja, ale też pewien
model rozwoju doprowadził nas do tego punktu. Trzeba przyjrzeć
się sedentaryzacji istot ludzkich, rozwojowi rolnictwa, kolo-
nializmowi, wydobyciu zasobów, handlowi niewolnikami, który 
był powiązany z plantacjami, wydobyciem, zniewoleniem istot
ludzkich. Aż do uprzemysłowienia i wielkiego przyspieszenia,
najpierw przemysłu kopalnego, a następnie przemysłu konsu-
menckiego i systemu, który mamy dzisiaj. Można powiedzieć, 
że to ciąg zjawisk, które doprowadziły nas do dzisiejszego
kryzysu klimatycznego, prawda? 

Kryzys klimatyczny nie jest zatem czymś, co dotyczy tylko osta-
tnich lat, ale dotyczy pewnego rodzaju modelu rozwoju. Czegoś,
co do tej pory uważaliśmy za oczywiste i dobre, ponieważ zawsze
postrzegaliśmy to w kategoriach postępu, ewolucji i progresu.
Moim zdaniem mamy zatem przede wszystkim okazję do zakwe-
stionowania systemu, który uważamy za oczywisty, pozytywny,
za model, za którym wszyscy powinni podążać. Istnieją przecież
inne modele, których w ogóle nie wzięliśmy pod uwagę. Wręcz
przeciwnie, uznaliśmy je za prymitywne, zacofane. 

[...] dlaczego doszliśmy 
do tego punktu.
rozmowa z Pierluigim Musarò

Podczas jednego ze swoich seminariów powiedziałeś, że powinniśmy
przedef iniować zmiany klimatu w taki sposób, aby stały się one
szansą, a nie zagrożeniem. Chciałabym zapytać o kilka przemyśleń 
na temat tego, jak możemy to zrobić. 

5/
Nie płyniemy wszyscy tą samą łodzią 
rozmowa z Pierluigim Musarò



43.

Z drugiej strony przyjrzałabym się naszym reakcjom na ten
kryzys. Przeważa podejście apokaliptyczne pt „nie możemy teraz
nic zrobić, dom płonie, więc kogo to obchodzi”. Mi natomiast
bliskie jest podejście, aby wykorzystać ten kryzys, aby spróbować
zrobić coś inaczej. Omówienia zmian klimatu na konferencjach
ONZ sprowadzają się często do oceniania strat i szkód. Bogatsi
płacą, aby pomóc biedniejszym. Powielamy przez to ten sam
model. Przez wieki istniała niesprawiedliwość, którą powinniśmy
rekomendować. Ale nie na zasadzie - jest powódź, więc my wam
przekażemy pieniądze na pomoc. Cały czas reprodukujemy wizję
świata, gdzie utowarowiamy wszystko. 

Prywatyzacja, podział na dobra, które kupujesz i sprzedajesz, 
to model zupełnie inny od idei dóbr wspólnych. Ziemia nie należy
do nas, to my należymy do ziemi. Nasze podejście jest podej-
ściem ekstrawertycznym, uważamy nie tylko, że ziemia należy 
do nas, ale również, że mamy prawo ją wylesiać, dzielić, zanie-
czyszczać, dominować nad nią. Powinniśmy wykorzystać okazję
do ponownego przemyślenia tego modelu rozwoju. Niestety
widzę tu wielką przepaść między tym postulatem a tym, czego
chcą uprzemysłowione, bogate państwa, a nawet te, które
zaczynają się bogacić, jak Indie i Chiny, które coraz bardziej
zanieczyszczają planetę, ale nie chcą się przed tym cofnąć. 

Ziemia nie należy do nas, 
to my należymy do ziemi.
rozmowa z Pierluigim Musarò

Dlaczego twoim zdaniem nadal tak powszechne jest zaprzeczanie
kryzysowi klimatycznemu, skoro od lat mamy już tyle dowodów
naukowych, wypowiedzi naukowców, alarmów aktywistów? 

Z jednej strony bardzo małą wagę przywiązywano do tego, 
co mówili naukowcy, dopóki nie zaczęliśmy dostrzegać
konkretnych skutków zmian klimatycznych. Kryzys klimatyczny
jest czynnikiem zwielokrotniającym zagrożenia, więc można
powiedzieć, że wiele rzeczy, które widzieliśmy do tej pory, 
było ledwo zauważalnych, z wyjątkiem powodzi, fali upałów. 



44.

Można powiedzieć, że naukowcy komunikowali zagrożenie, ale
często ta komunikacja pozostawała bardzo techniczna - krążąca
w instytucjach, dostępna przede wszystkim dla ekspertów 
w dziedzinie. Z drugiej strony media nie biły na alarm, zamiast
tego dając dużo przestrzeni na różne opinie, przez co głos
denialistów był dobrze słyszalny i podawany na równi z nauko-
wym. W przestrzeni publicznej słychać głos ludzie, którzy
kwestionowali kryzys z różnych powodów - interesów korpora-
cyjnych czy politycznych. Uwidocznił się większy podział,
zwłaszcza w Stanach Zjednoczonych, ale także w Europie, 
na prawicę i lewicę i kryzys klimatyczny został zinstrumen-
talizowany w debacie - jeśli jesteś prawicowy, to nie ma kryzysu
klimatycznego, jeśli jesteś lewicowy, to kryzys klimatyczny staje
się pretekstem do ożywienia starych komunistycznych,
socjalistycznych i ekologicznych kwestii. 

W zaprzeczaniu zmianom sprzyja również fakt, że ludzie 
są zagubieni - nie wiedzą, co konkretnie mogą zrobić. Natomiast
duże instytucje i firmy stawiają zrozumiały opór, ponieważ
zdecydowana odpowiedź na kryzys oznaczałaby, że tak jak
mówiłem wcześniej, musimy zakwestionować model rozwoju,
który do tej pory uważaliśmy za oczywisty. Jasne jest więc, 
że istnieje opór. Również wśród jednostek, na które zrzucana jest
odpowiedzialność. Krytyczna konsumpcja, etyczna konsumpcja,
bycie wegetarianinem, bojkotowanie, kupowanie odpowiedzialne
produktów sprzyjających zrównoważonemu rozwojowi - 
to wszystko indywidualne wybory mające na celu zniwelowanie
szkód. Ale to nie wystarczy. Dopóki wielkie korporacje nie
reagują i nie zmienią modelu działania, możemy stać się tak
wegańscy i trzeźwi, jak tylko możemy, ale wpływ, jaki wywrzemy
na poziomie makro, będzie naprawdę minimalny. Dzisiaj,
prawdopodobnie w związku z powodziami w całej Europie, letnimi
falami upałów, ludzie zaczynają zdawać sobie sprawę z tego,
jakie to są skutki naszego działania. Skutki, które już widzimy
gołym okiem. To, co naukowcy mówili, że wydarzy się w ciągu
najbliższych 50, 100, 200 lat, teraz widzimy, że prawdopodobnie
wydarzy się to w ciągu kilku lat. 

[...] kryzys klimatyczny został
zinstrumentalizowany w debacie 
rozmowa z Pierluigim Musarò



45.

I teraz są różne wizje, jak sobie poradzić z tym kryzysem. I różnią
się od siebie w zależności od tego, czy jesteś na lewicy czy prawi-
cy. Nie istnieje jeden plan działania, co mamy zrobić wszyscy
razem, żeby sobie z tym.poradzić. Mamy różne wizje rzeczy-
wistości. I z jednej strony mamy technotopię i Elona Muska,
mającego wielki wpływ na politykę USA, który mówi: "i tak pole-
cimy na Marsa, będą coraz to nowe wynalazki technologiczne,
które rozwiążą ten problem”. Takie argumenty pozwalają
uspokoić umysł i powiedzieć, że będziemy cierpieć z powodu
upałów, będziemy cierpieć z powodu powodzi, ale ostatecznie
znajdziemy rozwiązanie problemów w nowych technologiach. 
Na lewicy mówimy natomiast dużo o indywidualnych wyborach,
ale kiedy przychodzi, co do czego, to rozmawiam ze znajomymi 
z uniwersytetów w Szwajcarii, Francji, Szwecji, Niemiec, którzy
mówią: "Ach, musimy udowodnić, że konieczna jest podróż samo-
lotem, w przeciwnym razie uniwersytet zdecydował się nie zwracać
kosztów". Zgadzam się, jeśli muszę jechać z Bolonii do Rzymu,
chętnie pojadę pociągiem, jeśli muszę jechać z Bolonii 
do Warszawy, cóż, wolałbym jednak polecieć samolotem. 
Żeby cokolwiek zmienić naprawdę musi istnieć silna wola
polityczna, która narzuci pewne rozwiązania.

Nie istnieje jeden plan działania, 
co mamy zrobić wszyscy razem [...]
rozmowa z Pierluigim Musarò



46.

Myślę, że świetnie jest zacząć od zmiany konsumpcyjnego stylu
życia każdego z nas. Jedna z naszych doktorantek napisała
bardzo dobrą pracę doktorską na temat Ostatniego Pokolenia 
i tego, jak żyją aktywiści i aktywistki tej grupy, jakich wyborów
dokonują - od przejścia na weganizm po rezygnację z samolotów,
niekupowanie pewnych rzeczy. Uważam, że ważne jest, aby
zacząć od siebie. Ale powtarzam, jeśli nie ma zobowiązania lub
silnej zachęty z góry na poziomie makro, dla większości ludzi jest
to bardzo trudne. Jako istoty ludzkie mamy tendencję do bycia
opornymi na zmiany, do bycia konserwatywnymi. Jeśli mamy 
do czynienia z sytuacją, w której wszyscy jesteśmy zmuszeni coś
zmienić, podjąć kroki, aby zrezygnować z pewnych rzeczy - to jest
problem. To, z czego powinniśmy zrezygnować, to przywileje
bogatych krajów, a to właśnie bardzo bogate kraje mówią: 
"Ale ja nie chcę z niczego rezygnować w najmniejszym stopniu".

Jeśli chodzi o postrzeganie tego kryzysu przez pryzmat migracji,
to już teraz istnieje negatywne nastawienie do migracji z powodu
zmian klimatycznych, ponieważ migracja w ogóle postrzegana
jest jako problem. Wszystkie badania mówią jednak, że zdecydo-
wana większość ludzi, również jeśli chodzi o migrację ze względu
na zmianę klimatu, ma tendencję do pozostawania w granicach
kraju, a nie migrację do innych państw. Również dlatego, że Kon-
wencja Genewska nie przewiduje uchodźców klimatycznych.
Niektóre kraje zaczynają jednak wydawać wizy humanitarne 
dla uchodźców klimatycznych, m.in. Australia, ponieważ
wszystkie kraje wyspiarskie na Pacyfiku, jak Tuvalu są zagrożone
zejściem pod wodę, Meksyk zaczął przyjmować ludzi z krajów
sąsiadu-jących. Mechanizm ten nie jest jednak uregulowany
prawem międzynarodowym. 

Myślę, że świetnie jest zacząć 
od zmiany konsumpcyjnego 
stylu życia każdego z nas.
rozmowa z Pierluigim Musarò

Dlaczego twoim zdaniem nadal tak powszechne jest zaprzeczanie
kryzysowi klimatycznemu, skoro od lat mamy już tyle dowodów
naukowych, wypowiedzi naukowców, alarmów aktywistów? 



47.

Sprawiedliwość klimatyczna oznaczałaby przede wszystkim
uznanie, że proces historyczny stworzył systemowe nierówności
kolonializmu, imperializmu, industrializacji strukturalnej, tj. tak
dużego dochodu w rękach kilku osób, korporacji, kilku bogatych
krajów, które rządzą innymi. Sprawiedliwość klimatyczna powinna
być sprawiedliwością, która obejmuje inne rodzaje sprawiedliwo-
ści - społeczną i ekonomiczną, a zatem dąży do spłaty, aby zre-
kompensować nierówności, aby móc je wyrównać, aby je zmniej-
szyć, abyśmy mogli redystrybuować bogactwo i poprawić
warunki życia wszystkich, a nie tylko uprzywilejowanych. Mówi
się, że jeśli chodzi o kryzys klimatyczny, to jesteśmy wszyscy 
na tej samej łajbie. Aktywiści odpowiadają - doświadczamy
wszyscy tego samego sztormu na morzu, ale jesteśmy 
w różnych łodziach - jedni płyną stumetrowym jachtem, gdzie
mają klimatyzację i nie czują nawet uderzania fal, a inni codzien-
nie walczą o przetrwanie na rozpadających się tratwach.

Sprawiedliwość klimatyczna powin-
na być sprawiedliwością, która obej-
muje inne rodzaje sprawiedliwości
rozmowa z Pierluigim Musarò

Biorąc to pod uwagę, co dziś oznaczałaby dla ciebie 
sprawiedliwość klimatyczna?

Pierluigi Musarò - profesor zwyczajny socjologii, kultury i komunikacji na Wydziale Socjologii i PrawaGospodarczego    Uniwersytetu     Bolońskiego.    Jest    profesorem    honorowym    na    Uniwersyteciew Melbourne oraz pracownikiem naukowym London School of Economics and Political Science,Institute for Public Knowledge-New York University (USA) oraz Monash University (Australia).Koordynator programu studiów doktoranckich w dziedzinie socjologii i badań społecznych. Jestautorem książek i artykułów z zakresu mediów i migracji, granic i praw człowieka, sztukperformatywnych i aktywnego obywatelstwa, prezesem włoskiej organizacji pozarządowej YODA,dyrektorem-założycielem festiwalu IT.A.CÀ_migrants and travellers, członkiem-założycielem WłoskiejSieci Przeciwko Mowie Nienawiści, członkiem-założycielem kolektywu Reimagining Mobilities.



48.

Zgadzam się, ale tylko częściowo. Zgadzam się o tyle, że kryzys
klimatyczny jako zjawisko ogromne, powolne i rozproszone jest
trudne do wyobrażenia, a przez to trudne do uznania za realne.
Nim zanurzymy się w bezpośrednim doświadczeniu, to właśnie
wyobraźnia służy nam, by uczynić obecnym to, co dalekie — lub
co wydaje się dalekie. W tym sensie ćwiczenie się w wyobrażaniu
tego, co może się wydarzyć, jest kluczowe. Bez wspólnych wyo-
brażeń trudno bowiem o tworzenie się woli politycznej. Jeśli
percepcja pozostaje jedynie na poziomie liczb i wykresów, 
grozi nam forma obojętności: wiemy, ale nie czujemy.

Co więcej, kryzys klimatyczny to także kryzys narracji. Dominu-
jące narracje zawsze wygrywają: skłaniamy się ku jednolitemu
sposobowi myślenia, stylowi życia opartemu na niekończącym
się wzroście i konsumpcji. W tym sensie jest to kryzys wyobraźni
- brakuje alternatywnych opowieści, brakuje zdolności wyobra-
żania sobie realnych alternatyw w sposobach na życie, 
w pragnieniach, w ideach dobrostanu.

[...] kryzys klimatyczny 
to także kryzys narracji.
rozmowa z Pietrem Floridią 

Jak skomentowałbyś stwierdzenie Amitav Ghosha, że „Kryzys
klimatyczny jest kryzysem wyobraźni”? Zgadzasz się?

6/ 
Uczynić pożądanym inny sposób zamieszkiwania świata
rozmowa z Pietrem Luigim Floridią 



49.

Wreszcie jest to kryzys wyobraźni także dlatego, że nie potrafimy
wyobrazić sobie wystarczająco pojemnego „my”: takiego, które
obejmowałoby zarówno ludzi - znanych nam i nieznanych, ale też
przyszłych mieszkańców i mieszkanki planety - stworzeń 
ludzkich i pozaludzkich. W tym sensie jesteśmy bardzo
odizolowani. A im bardziej jesteśmy odizolowani, tym bardziej
czujemy się bezsilni. Tymczasem wyobraźnia może tworzyć
więzi: może rodzić poczucie solidarności, siostrzeństwa,
wzajemnej odpowiedzialności.

Musimy jednak uważać, by nie twierdzić, że jest to tylko kryzys
wyobraźni. Istnieje bowiem ryzyko przerzucania winy na jednostki
— „wasza wyobraźnia nie jest wystarczająca” — i przemilczania
faktu, że istnieją przecież struktury ekonomiczne i polityczne
produkujące inercję. Jest też inne ryzyko: że zabrzmi to jak
„najpierw zmieńmy mentalność, potem działajmy”. Jeśli
postawimy wyobraźnię znacząco przed działaniem, może 
to skutkować spowolnieniem działania, właśnie wtedy, kiedy
powinniśmy znacząco przyspieszyć.

Dlatego dla mnie wyzwaniem jest połączenie tych dwóch aspe-
któw: działać natychmiast, a jednocześnie próbować tworzyć
wyobrażenia i narracje wystarczająco silne, by pociągnąć bardzo
różne osoby ku zmianie. Wyobrażenia i narracje zdolne są nie
tylko opisać katastrofę, lecz także przekształcić całe wyobraże-
niowe uniwersum i uczynić pożądanym inny sposób życia.

[...] im bardziej jesteśmy 
odizolowani, tym bardziej 
czujemy się bezsilni.
rozmowa z Pietrem Floridią 

W obliczu globalnych napięć i wzrostu ruchów konserwatywnych 
w Europie — jak widzisz przyszłość i rolę sztuki?

Pierwszą rolą, jaką widzę dla sztuki, jest tworzenie narzędzi,
praktyk i wyobrażeń zdolnych do łączenia bardzo różnych ludzi.
Praktyk, w których naprawdę można razem pracować i tworzyć:
amatorzy i profesjonaliści, osoby z rozmaitych kręgów kulturo-
wych, dzieci i osoby starsze, osoby wykształcone i niewykształ-
cone. Sztuka ma ogromną siłę symboliczną: nakłada na siebie
różne warstwy znaczeń, nie funkcjonuje jak logos i nie domaga
się jedynej „właściwej” interpretacji. Właśnie ta ambiwalencja —
jeśli jest dobrze prowadzona — pozwala na owocne współ-
istnienie: bardzo różne osoby mogą współtworzyć ten sam
projekt, nie będąc zmuszonymi do stawania się takimi samymi.

Ten pierwszy poziom dotyczy więc silnie mieszania się różnic: konwergencji odmienności, która jest
przeciwieństwem logiki „my i oni”, przeciwieństwem podejrzliwości wobec innego. W tym sensie
ważnym punktem odniesienia jest dla mnie idea „wspólnoty tych, którzy nie mają ze sobą nic
wspólnego”. Jeśli zaakceptujemy fakt, że dziś mamy z innymi coraz mniej wspólnego i jesteśmy
coraz bardziej samotni, wówczas sztuka może stać się kuźnią wspólnego świata, miejscem, 
w którym wytwarza się więzi i wspólne języki. I aby to naprawdę działało, poszczególne grupy
powinny również wchodzić ze sobą w relacje — jak konstelacje mniejszych wspólnot, które się
rozpoznają i wzajemnie wspierają.



Wreszcie jest punkt kluczowy: budowanie „przeciwciał”,
zwłaszcza u młodzieży, u dzieci i nastolatków. Przeciwciał 
z myślenia krytycznego: zdolności demaskowania ram, które
uznajemy za oczywiste, podważania horyzontu, który przyjmu-
jemy bezwiednie — tego, co ktoś mógłby nazwać ukrytą
„metafizyką”. Sztuka jest tu jak swoista siłownia, gdzie zamiast
mięśni ćwiczymy zdolność dostrzegania ram, nazywania ich 
i przesuwania.

Aby to było możliwe, potrzebne są też silne obrazy - wyobrażenia
działające jak magnes, w których mogą się rozpoznać bardzo
różne osoby. Dlatego głęboko wierzę w tworzenie zespołów 
i praktyk kulturowych dostępnych, otwartych, w których mogą się
spotykać „zwykli ludzie” — a zwłaszcza ci, którzy zwykle pozo-
stają wykluczeni z procesów artystycznych. Jeśli sztuka nie
stanie się dostępna i praktykowalna także dla osób margina-
lizowanych, grozi jej, że pozostanie językiem dla nielicznych
właśnie w momencie, gdy powinna stać się miejscem 
spotkania i przemiany.

50.

[...] zamiast mięśni ćwiczymy
zdolność dostrzegania ram,
nazywania ich i przesuwania.
rozmowa z Pietrem Floridią 

Przychodzi mi też do głowy metafora Kolei Podziemnej: podziemnych sieci alternatyw, 
w których praktykuje się inne sposoby myślenia i działania oraz buduje ścieżki emancypacji,
niekoniecznie przechodzące od razu przez dominujące kanały.

Moim zdaniem, musimy rozwijać przede wszystkim myślenie krytyczne: zdolność
odczytywania ram, które uznajemy za oczywiste, rozpoznawania dominującego
dyskursu, retoryk oraz warunków umożliwiających określony sposób myślenia.
Często nawet nie zdajemy sobie sprawy z tego, dlaczego myślimy jak myślimy.
Tkwimy w zastanych ramach, jak ryby w przypowieści Davida Fostera Wallace’a:
stara ryba pyta „jaka jest woda?”, a dwie młode odpowiadają „jaka woda?”. 
Właśnie tak działa często zeitgeist, duch czasu. To pewnego rodzaju niewypowie-
dziana metafizyka, nigdy nie poddana refleksji. Neoliberalizm na przykład
funkcjonuje często dokładnie w ten sposób: jako horyzont, który wydaje się
naturalny i nieunikniony.



I tu dochodzę do czegoś, co sztuka potrafi wyćwiczyć znako-
micie: zdolności wychodzenia poza własne, przygodne uwarunko-
wania. Sztuka pomaga nam odnajdywać więzi, relacje i punkty
styku z tymi, którzy są od nas dalecy pod względem historii,
geografii, klasy czy kultury — a jednocześnie uczy rozpozna-
wania różnic bez natychmiastowego przekształcania ich 
w wrogość. To kluczowe. Obserwuję dziś narastającą obojętność:
coraz większe części świata traktowane są jak obszary czy kraje
drugiej, trzeciej, czwartej kategorii - mogą cierpieć lub umierać,
nie będzie nas to dotykać.

Dlatego drugą ważną umiejętnością jest empatia — a konkretnie:
powinniśmy odbudować tabu. Śmierć drugiego człowieka
powinna znów stać się tabu, czymś nie do zniesienia, czymś, 
co sprawia, że czujemy ból. Tymczasem dzieje się odwrotnie:
przyzwyczajamy się. Sztuka może tu pomóc, ponieważ ponownie
wprowadza do gry ciało, obecność i opowieści, czyniąc
widocznym to, co na co dzień normalizujemy.

To, co w tym kontekście ważne, to również zdolność artykulacji
konfliktu. Nie zaprzeczania mu, nie spłaszczania, nie redukowania
do haseł, lecz nadawania mu formy: ujawniania różnych stano-
wisk, pozwalania im mówić i współistnieć bez wzajemnego
unicestwiania się. W tym sensie sztuka ćwiczy pewien „politeizm
spojrzenia”: zdolność widzenia wielości i odkrywania, że także 
w nas samych istnieje wiele głosów, wiele stanów i wiele
perspektyw. Dziś natomiast ryzykujemy — używając metafory
Marcusego — że staniemy się coraz bardziej „jednowymiarowi”:
jedna pozycja, jedna soczewka.

51.

[...] musimy rozwijać przede
wszystkim myślenie krytyczne
rozmowa z Pietrem Floridią 

Jakie umiejętności i cechy powinniśmy dziś rozwijać i w jaki sposób 
sztuka może się do tego przyczynić?



Klimat agresji, w którym żyjemy, polaryzuje nas i popycha w stronę jednolitego myślenia. Dlatego
kluczowe staje się ćwiczenie punktu widzenia, który potrafi się poruszać. Jak powiedziałby Peter
Brook: punktu widzenia w ruchu, który potrafi się przemieszczać, nie zastyga i nie okopuje się.
Trzymanie się kurczowo swojego kursu i obserwowanie jak inne statki rozbijają się o skały to tylko
iluzja: to tylko kwestia czasu, kiedy cudza katastrofa stanie się naszą. 

52.

[...] to tylko kwestia czasu, kiedy
cudza katastrofa stanie się naszą.
rozmowa z Pietrem Floridią 

Jak możemy przeciwdziałać kryzysowi wyobraźni?

Kluczowa, moim zdaniem, staje się praca z dziećmi i młodzieżą -
zakrojona szeroko i systematyczna. Aktywności czasu wolnego,
ale także szkoła i miejsca edukacji, mogą stać się cennymi
przestrzeniami do ćwiczenia alternatywnego myślenia oraz 
do przekształcania naszej relacji z naturą. Praktyka ta powinna
mieć wymiar publiczny: być powiązana z przestrzenią publiczną, 
z konkretnymi wyborami i instytucjami, tak aby realnie wpływała
na nasze miasta, a nie pozostawała jedynie ćwiczeniem
wewnątrz świata sztuki.

Oznacza to także pracę nad nowymi opowieściami, mitami
założycielskimi innego sposobu życia: uczynienie pożądanym
innego sposobu zamieszkiwania świata. Oznacza to
jednocześnie demontaż mitu nieskończonego wzrostu -
zastąpienie go konkretną ideą zrównoważonego i uwspólnionego
dobrostanu. Do tego potrzebne są symbole, figury, współczesne
mity — nie dekoracje, lecz narzędzia zdolne ukierunkowywać
pragnienia, wybory i wizje.

A wszystko to musi być robione razem: w sposób partycypacyjny,
nadając sztuce funkcję nie tylko ekspresyjną, lecz w pewnym
sensie konstytutywną, zdolną do tworzenia więzi, wspólnych
języków i nowych możliwości.

Jako artyści i artystki powinniśmy poszukiwać i budować poprzez wspólne,
partycypacyjne praktyki i współdzielone wyobrażenia. Wyobrażenia
wystarczająco silne, by poruszać ciała, wpływać na wybory czy instytucje.
Nie tworzyć pocieszających marzeń, lecz obrazy i wyobrażenia wspólnotowe,
zdolne skłonić nas do wspólnego działania.

Pietro Floridia - reżyser i dramaturg, kierował Teatro dell’Argine od 1994 roku, zanim w 2012 roku
założył wielokulturowy zespół Cantieri Meticci. W tej grupie kuratoruje projekty i reżyseruje różnorodne
spektakle, instalacje oraz warsztaty. Wspólnie z artystką Sarą Pour tworzy Pendar Contro Vento -
artystyczny duet zajmujący się partycypacyjnym tworzeniem książek i instalacji wizualno-
performatywnych.   Jego  projekty  reżyserskie   były  realizowane   w   ponad  30   krajach   na  świecie.
W  ostatnich  latach  koncentruje  się  głównie  na  tworzeniu  artystycznych  instalacji  przeznaczonych
do przestrzeni publicznej.




